جامعة أم القرى

كلية التربية بمكة المكرمة

قسم التربية الإسلامية والمقارنة

نموذج رقم (٨)

اجازة أطروحة علمية في صيغتها النهائية بعد اجراء التعديلات المطلوبة

القسم: التربية الإسلامية والمقارنة

الكلية : التربية

الاسم رباعي : عفاف حسين على الوعل

التخصص: تربية إسلامية ومقارنة

الأطروحة مقدمة لنيل درجة: الماجستير

دراسة تحليلية لبعض البرامج الدينية في القناة الأولى بتلفاز

عنوان الاطروحة :

المملكة العربية السعودية لدورة رمضان الكريم في عام ١٤١١هـ

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد ، فبناء على توصية اللجنة المكونة لمناقشة الاطروحة المذكورة عاليه والتي تمت مناقشتها بتاريخ: ١٤١٦/٨/١٢هـ بقبول الاطروحة بعد اجراء التعديلات المطلوبة ، وحيث قد تم عمل اللازم .

فان اللجنة توصي باجازة الاطروحة في صيغتها النهائية المرفقة كمتطلب تكميلي للدرجة

العلمية المذكورة أعلاه ،، والله الموفق ،،،،٠

أعضاء اللجنة

مناقش من خارج القسم

مناقش من القسم

المشترف

د. سناء محمد احمد

الاسم : د. أمال حمزه المرزوقي أبوحسين مصحر عرسان الكيلاني

التوقيع: دها ومحمل التوقيع: التوقيع: التوقيع:

يعتمد رئيس قسم التربية الإسلامية

د. حامد سالم عايض الحربي





المملكة العربية السعودية وزارة التعليم العالى جامعة ام القرى كلية التربية قسم التربية الإسلامية والمقارنة

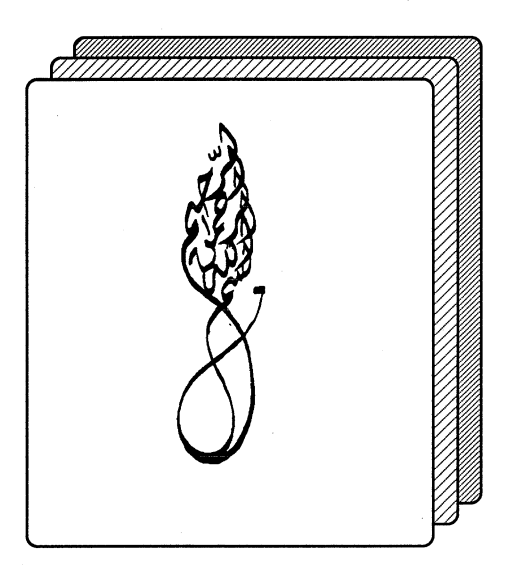
دراسة تحليلية لبعض البرامج الدينية في القناة الأولى بتلفاز المملكة العربية السعودية لدورة رمضان الكريم في عام ١٤١١هـ

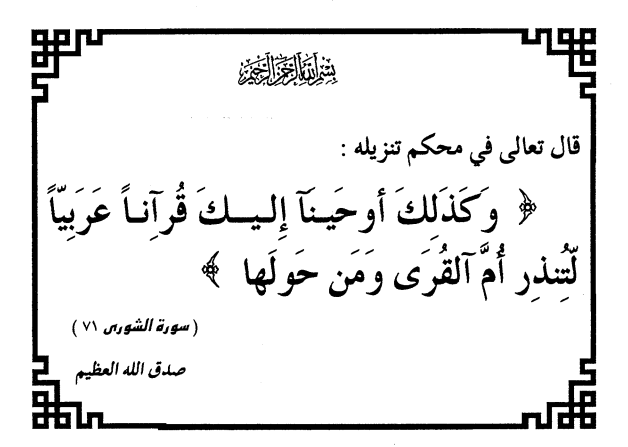
مقدمه من الطالبة عفاف حسين على الوعل

بإشراف الدكتوره آمال حمزه المرزوقي أبوحسين

دراسة مقدمة للحصول على درجة الماجستير في التربية الإسلامية والمقارنة بقسم التربية الإسلامية والمقارنة في كلية التربية بجامعة أم القرس

> الفصل الدراسي الأول ١٤١٦ له





# رهرر

إلى أكن فالعرب على أو معرفة .

إلى أكن نفس تبعير وتتقلع إلى ما هو جرير
ومفير . إلى هؤلور جميعاً ؤهرى هزلا والحهر والمتواضع
راجيه حس والثوارك ووالجزار من والعلي والقرير .
وهدى ولا هي سيرن معمر وهني ولا وجعبه أجمعين .،

ولباحكة

# همر وتقرير

تتقدم الباحثة بخالص الشكر واسمى آيات العرفان لكل من د. امال المرزوقي ، ود. أفكار الحسن لما بذلتاه من جهد ومتابعة لهذا العمل طوال فترة الدراسة رغم الظروف التى مرت بها الدكتورة امال من تفرغها للدراسة .

كما أشكر زوجى العزيز الذى لم يتوان عن تقديم كل ما بوسعه من أجل مساعدتي في إنجاز هذه الدراسة ، وجميع أفراد أسرتى الحبيبة .

كذلك أقدم خالص الشكر لأستاذى الفاضل د. محمود فياض الذى كان معى منذ الخطوات الأولى فله جزيل الشكر .

وجزى الله عني الجميع خير الجزاء .

الباحثة

# منغص ولرسالة

اسم الرسالة : « دراسة تحليلية لبعض البرامج الدينية المقدمة في القناة الأولى بتلفزيون المملكة العربية السعودية في دورة شهر رضان من عام ١٤١١هـ » .

إعداد الطالبة : عفاف حسين على الوعل .

#### تهدف الى ما يأتى:

١ \_ تحليل البرامج الدينية المقدمة في خلال شهر رمضان لعام ١٤١١هـ وذلك لمعرفة القيم الأخلاقية التي تتضمنها .

٢ \_ معرفة نوع هذه البرامج .

٣ \_ معرفة نوع القيم الأخلاقية التي تركز عليها هذه البرامج ومدى تركيزها .

هذا وقد اعتمدت الباحثة على المنهج الوصيفي وإستخدام أسلوب تحليل المضمون للإجابة على اسئلة الدراسة وهي :

س١: ما هي القيم الأخلاقية التي تركز عليها البرامج الدينية التلفزيونية ؟

س٢: ما نوع هذه البرامج الدينية ؟

س٣: ما نوع القيم الأخلاقية التي تركز عليها هذه البرامج ؟

س٤: هل هناك قيم أخلاقية لم تركز عليها ؟

وتحتوى الدراسة على الفصول الآتية :

الأول : مقدمة ، تحديد المشكلة ، أهميتها ، تساؤلاتها ، حدودها ، مصطلحاتها ، منهجه ، الدراسات السابقة .

الثاني: تعريف الأخلاق ، الأخلاق في الإسلام ، خصائصها في الإسلام ، القيم الأخلاقية وتصنيفاتها.

الثالث: أهمية التلفزيون التربوية ، البرامج الدينية في التلفزيون السعودي .

الرابع: الأسلوب الاحصائى ، اجراءات الدراسة ، الجداول الاحصائية ، التحليل الاحصائي لها .

الخامس: الخاتمة ، النتائج ، التوصيات ، المصادر والمراجع ، الملاحق .

#### أهم النتائج هي :

١ \_ غالبية البرامج المقدمة سعت إلى غرس مبادىء العقيدة الإسلامية في النفوس .

٢ \_ اقتصار البرامج الدينية في التلفزيون السعودي على نوعين فقط: الحديث والندوة .

٣\_ اقتصار البرامج الدينية المخصصة لرمضان ١٤١١هـ على أربعة برامج فقط من الانتاج المحلي .

٤ \_ اهتم برنامج واحد فقط بالقيم التربوية الأخلاقية .

ه \_ أهم القيم المرغوب فيها التي دعت إليها البرامج الدينية هي: الجهاد وكانت نسبته (١١٪) .

ثم حسن العبادة ونسبتها ( ۷۷, ۷۰٪) ثم حسن العبادة ونسبته ( ۵,۷٪) ،

#### أهم التوصيات:

١ \_ وجو ب الاهتمام بإعداد البرامج الدينية وتنويعها بحيث تناسب المستوى الفكري للمجتمع ،

٢ ـ ان تخصص برامج دينية للأطفال .

٣ \_ إيجاد برامج خاصة للأسرة المسلمة توضح أساليب التربية الإسلامية الصحيحة ،

عميد الكلية

المشرفة

الباحثة

عبدالعزيز عبدالله الخياط

د. أمال مرزوقي أبوحسين

- 1

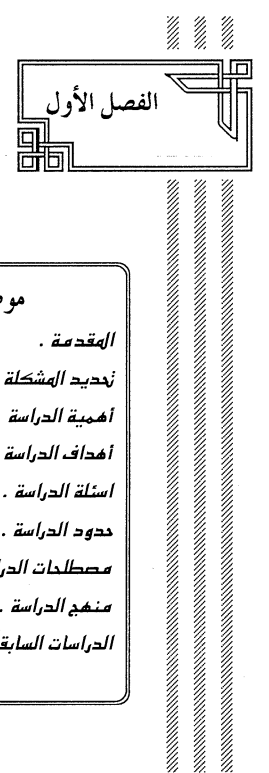
عفاف حسين الوعل

# قائمة المحتويات

| نم الصفحة | الموضــوع رأ              |
|-----------|---------------------------|
|           |                           |
| ī         | اهداء                     |
| ب         | شكر وتقدير                |
| ج         | ملخص الرسالة              |
| د         | قائمة المحتويات           |
|           | القصيل الأول              |
|           | موضوع البحث               |
| ۲         | مقدمة                     |
| ٤         | تحديد المشكلة             |
| ٤         | أهمية الدراسة             |
| ٥         | أهداف الدراسة             |
| ٥         | تساؤلات الدراسة           |
| ٦         | حدود الدراسة              |
| ٦         | مصطلحات الدراسة           |
| ٨         | منهج الدراسة              |
| 4         | الدراسات السابقة          |
|           | القصل الثاني              |
|           | الأخلاق الإسلامية         |
| ١٣        | ١ ـ تمهيد                 |
| ١٣        | ٢ _ تعريف الأخلاق         |
| 10        | ٣ _ الأخلاق في الإسلام    |
| ١.٨       | ع النظال الأحدد في الرساد |

# تابع قائمة المحتويات

| قم الصفح    | الموضــوع                               |
|-------------|-----------------------------------------|
| ۲.          | ه _ خصائص الأخلاق في الإسلام            |
| ۲١          | ٦ _ الوسائل المعينة على اكتساب الأخلاق  |
| , <b>To</b> | ٧ _ تقسيم الأخلاق بحسب طبيعتها          |
| <b>Y</b> 0  | ٨ _ تصنيف الأخلاق ونماذج منها           |
|             | القصل الثالث                            |
|             | البرامج الدينية في تلفزيون السعودية     |
| ٥٣          | ١ ـ تمهيد                               |
| ٥٣          | ٢ ـ معايير البحث                        |
| ۸ه          | البرامج الدينية في التلفزيون السعودي    |
| 75          | الأسلوب الاحصائي                        |
| 78          | إجراءات الدرسة                          |
| ٨٢          | الجداول الاحصائية والتحليل الاحصائي لها |
| ۸۸          | المصادر والمراجع                        |
|             | القصلالرابع                             |
| 90          | الخاتمة                                 |
| 90          | النتائج                                 |
| 99          | التوصيات                                |
| 1.1         | الملاحق                                 |



# موضوع البحث

المقدمة .

نديد الهشكلة .

أهمية الدراسة .

أهداف الدراسة .

اسئلة الدراسة .

حدود الدراسة .

مصطلحات الدراسة .

منهج الدراسة .

الدراسات السابقة .

# بني المالخ الخيان

يعيش المجتمع الإنساني في هذه الفترة عصر الازدهار والتقدم العلمي والتكنولوجي، لذلك فقد عرف هذا العصر بعصر الإنفجار المعرفي، وبناءً على ذلك فقد تعددت وسائل المعرفة وتنوعت ومنها السمعى والبصري، ومن أبرز الوسائل التعليمية والبصرية التلفزيون الذي يمكن أن يسهم بفاعلية في العملية التربوية والتعليمية إذا ما أمكن الاستفادة منه بالشكل المطلوب لتحقيق ذلك، ومن هنا فالدراسة الحالية ستقوم بدراسة تحليلية لجانب من الجوانب التي يهتم التلفزيون بعرضها وهي البرامج الدينية المقدمة في شهر رمضان المبارك لعام ١٤١٨هـ وذلك لأن التلفزيون بالمملكة العربية السعودية يعطى البرامج الدينية المقدمة عبر شاشة التلفزيون السعودي نسبة ٢٥٪ من مجموع البرامج المقدمة والبرامج الدينية التي تعرض متنوعة فمنها التمثيلية الدينية والندوة والمحاضرة والمسابقات الدينية تعرض متنوعة فمنها التمثيلية الدينية والندوة والمحاضرة والمسابقات الدينية الدينية وتضيء مشعل الحق أمامه وبما أن هذه البرامج تعتبر باباً يضيء للمسلمين طريق الهداية فمن الطبيعي أن تتناول جانب مهماً من جوانب الحياة الإنسانية في مجتمعنا الإسلامي وهو جانب القيم الأخلاقية .

من هنا وجب الاهتمام بهذا الجانب وتوعية المشاهدين بأهمية التحلى بالقيم الأخلاقية الفاضلة التى دعانا الإسلام إلى الاتصاف بها وخاصة أن الملاحظ أو المتبع للبرامج الدينية التي تقدم فى دورات التلفزيون الخاصة بشهر رمضان المبارك لعام ١٤١٠هـ يجد أن التلفزيون قد أسهم فى إظهار هذا الجانب حيث إنه قد عرض بعض المسلسلات اليومية التى تحتوى على العديد من القيم الأخلاقية التى يجب أن يتصف بها المؤمن التقي كما تنفر من بعض القيم الأخلاقية التى أمرنا ديننا الحنيف بالتخلى عنها .

كذلك مسابقة القرآن الكريم وما تتضمنته من قيم أخلاقية عظيمة حيث تربط المؤمن بكتاب الله طوال الشهر المبارك كما تدعوه إلى تدبر آيات الذكر الحكيم وفي هذا أجل القيم وأعظمها .

أما عن الندوات الدينية التى تعقد بين علماء المسلمين ومفكريهم مثل « صور من حياة الصحابة » فهى تظهر قيماً أخلاقية مستنبطة من خلال حياة السلف الصالح كل هذه البرامج وأمثالها كان دافعاً لتناول هذه البرامج بالتحليل لتوضيح جوانب الجودة فيها ومواطن التقصير من أجل تحقيق الأمل المرجو وهو النهوض بمجتمعنا والوصول به إلى أرقى المراتب .

فالله الموفق والهادى إلى سواء السبيل .،،، الباحثة

#### نحديد الهشكلة :

يواجه الفرد المسلم الكثير من التحديات ومن أبرزها محاولات نزع رداء الدين الإسلامي عنه ، لذلك فهو يواجه ألواناً من الغزو الفكرى الذى يهدف إلى القضاء على هويته الإسلامية ، ومن هنا وجبت توعيته بأضرار هذا الغزو وتعريفه بألوانه ودعوته الى التمسك بكل ما هو إسلامي حتى يتمكن من إبطال أسلحة هذا الغزو الفاتك .

ومن أبرز الأمور التى حث ديننا الإسلامي على الاتصاف بها وحتى نتمكن من مواجهة أعدائنا الخلق الحسن لأنه السبيل الأمثل لتمييز سلوك المؤمن من سلوك الكافر ولأنه من الصفات الخاصة بالمسلمين فقط ذلك فقد وصف الله سبحانه وتعالى نبينا الأمين بقوله جل وعلا ﴿ وإنك لعلى خلق عظيم ﴾ « القلم : ٤ » فالأخلاق هى مقياس تفاضل للمسلمين على غيرهم وايماناً من الباحثة بأهمية الأخلاق في إيجاد المجتمع المسلم المتميز فقد ركزت عليها في هذه الدراسة من خلال تناولها لبعض برامج التلفزيون السعودي باعتبار التلفزيون وسيلة تربوية فعالة في هذا المجال مجال القيم الأخلاقية .

ومن هنا فالدراسة الحالية بصورة رئيسية ستتناول بالتحليل البرامج الدينية المقدمة في تلفزيون المملكة العربية السعودية والخاصة بدورته التلفزيونية المقدمة في شهر رمضان الكريم في عام واحد فقط هو عام ١٤١١هـ وذلك للكشف عن مدى تضمنها للقيم الأخلاقية .

#### أهمية الدراسة :

يعتبر التلفزيون من الوسائل الاعلامية ذات التأثير الفعال بالاضافة إلى أنه وسيلة مهمة من وسائل التربية ، إذا ما أحسن استعمالها ؛ لذا فإن عليه واجباً مهماً تجاه عملية غرس القيم الأخلاقية في نفوس مشاهديه ، وخاصة أننا نعيش في عصر طغت فيه الجوانب المادية على الجوانب الروحية ؛ ومن هنا وجب على المشرفين على هذا الجهاز الحساس الاهتمام بمجال القيم الأخلاقية ، لأن

التلفزيون من أكثر الوسائل تأثيراً واقناعاً فى عقول الناس كما ذكر . لذلك يجب التركيز على هذا الجانب والاهتمام به لأنه كما سبقت الاشارة من الركائز المهمة فى المجتمع المسلم .

وتكتسب هذه الدراسة أهميتها من اهتمامها بتحليل وتوضيح اسهامات البرامج الدينية في توعية المشاهدين بوجوب التحلى بالقيم الأخلاقية الفاضلة كما تحتهم على الابتعاد عن تلك الأخلاق التي نهانا ديننا الحنيف عن الاتصاف بها لأنها ليست من أخلاق المؤمنين .

وتعتبر الدراسة أيضاً مهمة للمسئولين عن البرامج الدينية بالتلفزيون للتركيز على القيم الأخلاقية التي يحتاجها الإنسان في الوقت الحاضر.

#### أهداف الدراسة :

# تتحدد أهداف الدراسة فيما يلى:

١ ـ تحليل البرامج الدينية المقدمة خلال شهر رمضان ١٤١١هـ وذلك لمعرفة القيم الأخلاقية التي تضمنتها .

٢ \_ تسعى الدراسة لمعرفة نوع هذه البرامج .

٣ ـ معرفة نوع القيم الأخلاقية التي تركز عليها هذه البرامج ومدى تركيزها .

#### اسئلة الدراسة :

# تهتم هذه الدراسة بالإجابة عن السؤال الرئيسي التالي :

ما القيم الأخلاقية التى تضمنتها البرامج الدينية التلفزيونية فى تلفزيون المملكة العربية السعودية لشهر رمضان المبارك لعام ١٤١١هـ ؟ ويتفرع من هذا السؤال الاسئلة الفرعية التالية :

س١: ما هي القيم الأخلاقية التي تركز عليها البرامج الدينية التلفزيونية ؟

س٢ : ما نوع هذه البرامج الدينية ؟

س٣: ما نوع القيم الأخلاقية التي تركز عليها هذه البرامج؟

س٤ : هل هناك قيم أخلاقية لم تركز عليها هذه البرامج ؟

#### حدود الدراسة في هذه الخطة :

تتقيد هذه الدراسة بحدود زمانية وأخرى بحثية:

#### الحدود الزمانية هي :

\* تتناول هذه الدراسة البرامج الدينية المقدمة عبر القناة الأولى فقط فى تلفزيون المملكة العربية السعودية والخاصة بدورة شهر رمضان الكريم لعام ١٤١١هـ.

#### حدود بحثية:

إن هذه الدراسة تتناول البرامج الدينية المقدمة من حيث المحتوى والآداء والعرض دون تعرضها لآراء المحدثين فيها

#### مصطلحات الدراسة :

هذه الدراسة تعتمد على بعض المصطلحات ؛ التعريفات الاجرائية لها كالآتى :

# أولاً: القيم الأخلاقية:

وهى مجموعة الصفات الأخلاقية المرادحث المسلمين على الاتصاف بها، وكذلك مجموعة الصفات المراد إبعاد المسلمين عن التحلى بها.

## ثانياً: البرامج الدينية:

وتعرف إجرائياً: بأنها تلك البرامج ذات الصبغة الاذاعية المرئية للمشاهد والمعدة من خلال قسم الثقافة الإسلامية بالتلفزيون السعودى والتى تهدف إلى غرس القيم الأخلاقية المرغوب فيها والتنفير من تلك القيم غير المرغوب فيها.

## ثالثاً: التحليل:

يقصد به فى هذه الدراسة بأنه العملية التى يمكن من خلالها التعرف على محتوى البرامج الدينية وقربها أو بعدها عن تناول القيم الأخلاقية المرغوبة ، مما يساعد فى التوصيل إلى الحكم الكمى والكيفى على مدى ماتضمنته هذه البرامج الدينية من قيم أخلاقية .

#### منهج الدراسة :

تعتمد الباحثة في هذه الدراسة على المنهج الوصفى حيث ستقوم بوصف البرامج الدنية المقدمة خلال شهر رمضان الكريم لعام ١٤١١هـ من حيث نوعيتها وزمانها وطريقة عرضها ثم تستخدم أسلوب تحليل المضمون لمعرفة القيم الأخلاقية التى تضمنتها هذه البرامج وفق تصنيف للقيم الأخلاقية: الى قيم مرغوب فيها واخرى غير مرغوب فيها

وأسلوب تحليل المضمون له العديد من التعريفات من أبرزها التعريف التالى والذي يتناسب كثيراً مع طبيعة الدراسة الحالية وهو:

« أسلوب أو أداة للبحث العلمي يمكن أن يستخدمه الباحثون في مجالات بحثيه متنوعة ، وعلى الأخص في علم الإعلام لوصف المحتوى الظاهر والمضمون الصريح للمادة الإعلامية المراد تحليلها من حيث الشكل والمضمون ، تلبية للاحتياجات البحثية المصاغة في تساؤلات البحث ، أو فروضه الأساسية طبقاً للتصنيفات الموضوعية التى يحددها الباحث ، وذلك بهدف استخدام هذه البيانات بعد ذلك .

أما في وصف هذه المواد الإعلامية التى تعكس السلوك الإتصالي العلني للقائمين بالاتصال . أو الاكتشاف الخلفية الفكرية أو الثقافيه أو السياسية أو لعقدية التى تنبع منها الرسالة الإعلامية ، وللتعرف على مقاصد القائمين بالاتصال من خلال الكلمات والجمل والرموز وكافة الأساليب التعبيرية شكلاً ومضموناً . والتى يعبر بها القائمون بالاتصال عن أفكارهم ومفاهيمهم وذلك بشرط أن تتم عملية التحليل بصفة منتظمة ، وفق أسسس منهجية ومعايير موضوعية ، وأن يستند الباحث في عملية جمع البيانات وتبويبها وتحليلها على الأسلوب الكمي بصفة أسساسية » .

(طعيمه ، بدون ، ص ٢٤)

ونجد أن التعريف السابق يوضح أن أسلوب تحليل المحتوى أسلوب علمي يهدف إلى الوصف الموضوعي والكمي المنظم للمحتوى الظاهرى لمادة الاتصال . وستقوم الباحثة بإحصاء عدد تكرار كل قيمة أخلاقية في البرامج المقدمة خلال شهر رمضان في عام ١٤١١هـ ثم معرفة نسبة كل منها .

#### الدراسات السابقة :

تمكنت الباحثة من الحصول على ثلاث دراسات سابقة لها علاقة بموضوع الدراسة الحالية ، وهي بحسب الترتيب الزمني لها (الأقدم فالأحدث) على النحو التالى:

١ ـ دراسة قام بها الطالب محمد حسن هادى بعنوان : « التمثيلية التلفازية واستخدامها في مجال الدعوة » .

وهي بحث تكميلي لنيل درجة الماجستير من المعهد العالى للدعوة الإسلامية بالمدينة المنورة والتابع لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية قسم الإعلام وقد تمت مناقشتها في عام ١٤٠٥ ـ ١٤٠٦هـ .

ولقد هدفت دراسة الطالب محمد هادى إلى تناول نوع من البرامج المقدمة عبر شاشة التلفاز والذى يعد من أكثرها شيوعاً واثارة للمشاهدين ، وهى التمثيلية الإسلامية التلفازية ، ومقارنتها بالتمثيلية الوضعية السائدة .

واتبع الباحث المنهج المقارن حيث استخدمه ليوضح جوانب التمايز بين التمثيلية التلفازية الإسلامية وبين التمثيلية الوضعية السائدة .

# ومن أبرز النتائج التي توصلت إليها الدراسة ما يأتي :

- أ \_ ضرورة استخدام البرامج والمواد الإسلامية في أجهزة الإعلام المختلفة وخاصة التمثيلية الإسلامية بدلاً عن التمثيلية الوضعية .
- ب \_ إن التمثيلية الإسلامية تهدف إلى توعية المشاهد وإرشاده أما التمثيلية الوضعية فتدعو إلى الإسفاف والنقائص .

- ج\_ أن هناك اختلافاً بين الأهداف في كل من التمثيلية الإسلامية والوضعية.
- د ــ ترجيح جواز استخدام التمثيلية الإسلامية وسيلة للدعوة الإسلامية وجواز التصوير التلفازي .
- هـ \_ جواز التمثيل المتخيل واستخدام التزين والتشويه للشخصيات التمثيلية .
  - و \_ فيما يتعلق بمشاركة المرأة في التمثيل فإنه يرى عدم ضرورة ذلك .
    - ز \_ عدم استخدام الموسيقى والرقص والغناء في التمثيل .
    - حـ ـ وجوب الإلتزام بالضوابط الإسلامية في مجال التمثيل والإخراج .
- ٢ ـ الدراسة الثانية: قد قام بها الطالب عواد عايد الحازمي بعنوان « دور التلفاز في تنمية المجتمع الإسلامي » بحثاً تكميليّاً لنيل الماجستير من المعهد العالى للدعوة الإسلامية بالمدينة المنورة قسم الإعلام شعبة الاذاعة والتلفاز وقد تمت مناقشته في عام ١٤٠٧هـ .

وقد هدفت الدراسة إلى التعريف بمصطلح التنمية وربطها بالمفاهيم الإسلامية منهجاً وسلوكاً ، مع بيان دور التلفاز في دفع المسيرة التنموية في البلاد الإسلامية . واتبع الباحث المنهج الوصفى والمقارن .

ومن أبرز النتائج التي توصلت إليها الدراسة الثانية ما يلي :

- أ \_ تفوق التلفاز على بقية وسائل الاتصال الجماهيرى ومجال الإعلام التنموي .
- ب \_ التنمية في ضوء الإسلام تشمل جميع الجوانب لحياة الإنسان المادية والروحية .
- جـ إن النظريات والدراسات العلمية أثبتت تأثير وسائل الإعلام على الناس وأن عـدم إسهام وسائل الإعلام في خطط التنمية يؤدي إلى اخفاقات ربما تعطل كثيراً من المشروعات التنموية .

- د ـ الامكانات المتعددة للتلفاز تؤهله لتقديم المضامين المختلفة من سياسية واقتصادية واجتماعية بأساليب وأشكال مناسبة تجعله من أنسب الوسائل الإعلامية وأقدرها على الإسهام في العملية التعليمية بشتى مجالاتها ومراحلها .
- ٣ ـ الدراسة الثالثة: من إعداد الطالب شحات غريب حسن جزر بعنوان « البرامج الدينية الإسلامية في التلفزيون المصرى » قدمها كبحث تكميلي لنيل درجة الماجستير من جامعة الأزهر ـ كلية التربية ـ قسم أصول التربية الإسلامية .
   وقد تمت مناقشتها في عام ١٤٠٨هـ .

وقد هدفت الدراسة إلى تقويم البرامج الإسلامية في التلفزيون المصرى وقد اعتمد الباحث على المنهج الوصفي وأسلوب تحليل المضمون ،

ولقد قام الباحث بتحليل البرامج الدينية من حيث احتواؤها على أهداف التربية الإسلامية من تربية اجتماعية وعقلية وجسمية وخلقية .

وتحليلها أيضاً من حيث الشكل أو الاطار الذي قدمت فيه البرامج الدينية من كون بعضها عرض بصورة حديث أو ندوة .

## التعليق على الدراسات السابقة :

من الملاحظ أن الدراسة السابقة بعنوان « التمثيلية التلفازية واستخدامها في مجال الدعوة ». قد تناولت جانباً من جوانب البرامج التلفزيونية وهي التمثيلية وخاصة الإسلامية وإمكانية استخدامها في مجال الدعوة ، أما الدراسة الحالية فهي تتناول جانباً أخر من البرامج الدينية وهي القيم الأخلاقية التي تضمنتها البرامج الدينية في التلفزيون السعودي .

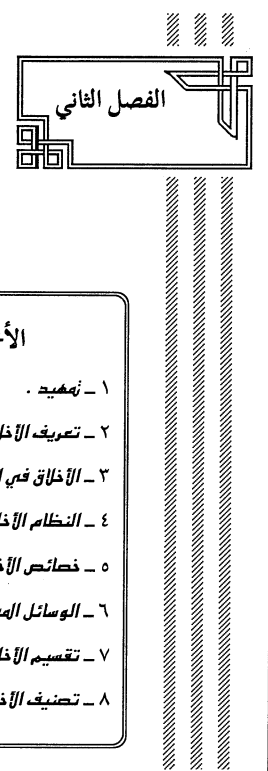
ولقد استفادت الباحثة من هذه الدراسة في معرفة الطريقة التي استخدمها الباحث في معالجة موضوع التمثيلية الإسلامية التلفازية والتمثيلية السائدة .

أما الدراسة الثانية فإننا نلاحظ أنها تهتم بدور التلفاز في تنمية المجتمع الإسلامي فهى تركز على دور التلفزيون في مجال التنمية بينما الدراسة الحالية تتناول جانباً مختلفاً تماماً وهو القيم الأخلاقية التى احتوت عليها البرامج الدينية في التلفزيون السعودى وقد استفادت الباحثة منها في معرفة الأهمية التربوية للتلفاز في المجتمع .

أما الدراسة الثالثة والتى هى بعنوان « البرامج الدينية الإسلامية في التلفزيون المصرى » فإننا نجد أنها تتفق مع الدراسة الحالية في كونها تركز على البرامج الدينية ولكن الأولى في التلفزيون المصرى والحالية في تلفزيون المملكة العربية السعودية هذا من جهة ، ومن جهة أخرى نجد أن الدراسة السابقة تتناول محتوى البرامج الدينية من ناحية أهداف التربية الإسلامية جميعها من اجتماعية واخلاقية و وعقلية و جسمية . أما الدراسة الحالية فهى تتناول جانباً واحد من جوانب البرامج الدينية .

وقد استفادت الباحثة منها في معرفة كيفية تناول الباحث لأهداف التربية الإسلامية ومعرفة الطريقة الاحصائية التي اعتمد عليها الباحث في دراسته ثم الاستفادة منها في الدراسة الحالية .





# الأخلاق الإسلامية

- ۱ ـ نهمید .
- ٢ \_ تعريف الأخلاق .
- ٣ \_ الأخلاق في الإسلام .
- ٤ \_ النظام الأخلاقي في الإسلام .
- ه \_ خصائص الأخلاق في الإسلام .
- ٦ \_ الوسائل المعينة على اكتساب الأخلاق .
  - ٧ \_ تقسيم الأذلاق بدسب طبيعتها .
    - ٨ \_ تصنيف الأخلاق .

## ۱ ـ نهمید :

قد بعث الله تبارك وتعالى رسوله محمداً والهدى ودين الحق ليخرج الناس من الظلمات إلى النور بإذن ربهم ويهديهم صراطه المستقيم وقد كان خاتم الأنبياء وسيد المرسلين وجاءت دعوته خاتمة للرسائل السماوية وتضمنت الدعوة إلى وحدانية الله وعدم إشراك غيره معه في العبادة والوحدانية وحثت أيضاً على وجوب إتباع أوامر الرسول والمحتناب نواهيه وتقديم ذلك على هوى النفس وشهواتها . وقد كانت بعثته متممه لمكارم الأخلاق التى كانت موجودة وداعيه لأخلاق جديدة تمثل الركيزة والأساس الذي يبنى عليه المجتمع المسلم المتكامل .

لذا فإن الشريعة الإسلامية بما احتوت عليه من تشريعات ونظم كفيلة بأن تحقق لأى مجتمع السعادة الكاملة التي ينشدها لأنها من لدن حكيم خبير يعلم ما يصلح عباده.

وفيما يلى تعريف للأخلاق من حيث اللغة والاصطلاح ثم موقف الإسلام من الأخلاق ، ثم أنواع الأخلاق وتصنيفاتها .

#### ٢ ـ تعريف الأخلاق في اللغة وهي :

عندالفيروزابادي « القاموس المحيط » « خلق »:

« الخُلُونَ : السَّجِيَّه والطبع والمروءه والدين » ( الفيروزابادي ، ١٤٠٧هـ ، ص ١٤٠٧ )

عرفها ابن منظور « في لسان العرب » بأنها :

الخلق « السّجيّه والخلق هو: الطبيعه وجمعها أخلاق ؛ وحقيقته أنه وصف لصورة الإنسان الباطنه وهي نفسه وأوصافها ومعانيها ولهما أوصاف في حسنه وقبيحه » . (ابن منظور ، د. ت ، جـ ۲ ، ص١٢٤٤)

#### وعرفها اسماعيل الجوهرس في معجمه « الصحاح » بأنها :

« الخلق : « السجيه يقال ، خالص المؤمن وخالف الفاجر » وفلان يتخلق بغير خُلقه ، أي يتكلفه » . . . . ت ، جـ ٢ ، ص ٨٠ )

#### أما في الأمطلاح :

فقد عرف ابن مسكويه الأخلاق بأنها:

« حالة للنفس داعية لها إلى أفعالها من غير فكر ولا روية »

(ابن مسكويه ، ١٣٧٨هـ ، ص٣١)

# ويعرفها الامام ابوحامد الغزالي:

« عبارة عن هيئة في النفس راسخه عنها تصدر الأفعال بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر ورويه ، فإن كانت الهيئة بحيث تصدر عنها الأفعال الجميلة المحمودة عقلاً وشرعاً سميت تلك الهيئة خلقاً حسناً ، وإن كان الصادر عنها الأفعال القبيحة سميت الهيئة التي هي المصدر خلقاً سيئاً » .

(الغزالى: د. ت، جـ٣، ص٥٥)

## ويعرفها الشيخ أبوبكر الجزائرى بأنها:

« هيئة راسخة في النفس تصدر عنها الأفعال الارادية والاختيارية من حسنه وسيئه ، وجميله وقبيحه ، وهي قابلة بطبعها لتأثير التربية الحسنه والسيئة فيها ، فإذا ما رُبيت هذه الهيئة على ايثار الفضيلة والحق وحب المعروف والرغبة في الخير ، وروضت على حب الجميل . وكراهية القبيح وأصبح ذلك طبعاً لها تصدر عنه الأفعال الجميلة بسهولة ودون تكلف قيل فيه : خلق حسن ونعتت تلك الأفعال الجميلة الصادرة بدون تكلف بالأخلاق الحسنه كما أنها إذا أهملت فلم تهذب التهذيب اللائق بها ولم يعن بتنمية عناصر الخير الكامنة فيها ، أو رُبيت تربية سيئة حتى أصبح القبيح محبوبا لها والجميل مكروها عندها وصارت الرذائل والنقائص من الأقوال والأفعال الذميمة تصدر عنها بدون تكلف قيل فيها خلق سيء وسميت تلك الأقوال والأفعال الذميمة تصدر عنها بالأخلاق السيئة » . (الجزائرى: ١٤٠٩ ، ص١٩٧ )

# ويعرفها عبدالرحمن حبنكه بأنها:

« صفه مستقره في النفس فطرية أو مكتسبة ، ذات أثار في السلوك محمودة أو مذمومة » . ( حبنكه ، ۱٤۰۷هـ ، جـ ۱ ، ص ۱۰ )

# ٣\_ الأخلاق في الإسلام :

الإسلام دين الحق والعدل والمساواة فقد خلق الإنسان من جسد وروح حيث خلق جسده من شيء مادى وهو التراب ومن جانب روحى يتمثل في نفخ الله فيه روحه ، وهكذا فقد توازن خلق الإنسان بين جانبين مادى وآخر روحى وجاء الإسلام شاملاً لجوانب الروح والجسد ، وقد رُوعى هذا الأمر في جميع الأحكام والمبادىء التى احتوى عليها الدين الإسلامي ومن أوائل هذه المبادىء الأخلاق حيث حث الإسلام عليها ودعى المسلمين إلى التحلى بها ، أما عن كلمة الأخلاق في الكتاب والسنة فإننا نجد الآتى:

# أولاً : في القرآن الكريم:

قد وردت كلمة أخلاق بصيغة المفرد « خُلُق » في موضعين من القرآن الكريم وهي :

١ ــ قوله جل شائه : ﴿ إن هذا إلا خلق الأولين ﴾. ( الشعراء : آية ١٣٧ )
 ٢ ــ قوله تعالى : ﴿ وإنك لعلى خلق عظيم ﴾ . ( القلم : آية ٤ )

# ثانياً: في الحديث الشريف:

هنالك الكثير من الأحاديث الشريفة الدالة على فضيلة حسن الخلق وذم سيئه ومنها:

عن على رضى الله عنه ، أنه سمع النبى عَلِيه في دعاء الليل يقول : « اللهم اهدنى الى أحسن الأخلاق ، لا يهدى إلى أحسنها إلا أنت ، أصرف عنى شرها وسيئها إلا أنت » .

(ابن الاثير، ١٣٧٣هـ، جه، ص ٣٩)

# وقال عَلِيَّةً :

« إن الرجل ليدرك بحسن خلقه درجات قائم الليل صائم النهار » .

( الألباني: ١٤٠٥هـ، م٢ ، ص ٤٣٧ )

وقال: « ما من شيء في الميزان أثقل من حسن الخلق ».

(الألباني: ١٤٠٥هـ، م٢، ص ٦٣٥)

وسئل عَلَيْهُ عن أكثر ما يدخل الناس الجنة فقال:

« تقوى الله وحسن الخلق » . (الألباني: ١٤٠٥هـ، م٢ ، ص ٧٠٦)

« خياركم إسلاماً أحسنكم أخلاقاً ، إذا فَقهُوا » .

(الألباني: ١٤٠٥هـ، مع ، ص ٤٦٣)

وقد سئل على عن البر والاثم فقال:

« البرّ حسن الخلق ، والإثم ما حاك في نفسك وكرهت أن يطلع عليه الناس » . ( مسلم : د. ت ، جـ١٦ ، ص ١١١ )

ومما سبق نتوصل إلى أن الإسلام يهتم ويحرص على التحلى بفضائل الأخلاق وينفر من رذائلها ، ويكون مفهوم الأخلاق في الإسلام هو:

« عبارة عن المبادىء والقواعد المنظمة للسلوك الإنساني التى يحددها الوحى لتنظيم حياة الإنسان وتحديد علاقته بغيره على نحو يحقق الغاية من وجوده في هذا العالم على أكمل وجه »

# ٤ \_ والنظام الأخلاقي في ظل الإسلام يتميز بطابعين هما :

الأول: أن هذه الأخلاق مصدرها الوحى السماوي لأنها تحقق ما يريده الله لهذا الإنسان في هذه الحياة وقد جاء الوحى ومعه صورة لهذا النظام الذى يجب على المرء المسلم السير عليه .

الثاني: أما الطابع الثاني فيظهر لنا من كون هذه الأخلاق انسانية أى أن الإنسان يمكن أن يختار من مجموعة الأخلاق ما يتلاءم مع أمور حياته فمثلاً الأمور السياسية ليست هناك أخلاق خاصة بهذا الجانب ولكن على الإنسان أن يختار من هذه المجموعات مايتناسب مع هذا الجانب وهنا تصبح الأخلاق ذات طابع إنساني لتدخل الإنسان في اختيار ما يتناسب مع مستجدات حياته . « يالجن : ١٣٩٧هـ ، ٧٥ »

وهكذا نجد أن الإسلام قد دعى وحافظ على الأخلاق وشملها في كل مبادئه وقواعده ومن ذلك أن الإسلام قائم على تحقيق الأمور التالية والتى تعتبر من مقاصد الشريعة الإسلامية وهي: الضرورات والحاجيات والتحسينات.

وإذا ما نظرنا إلى هذه المقاصد نجد أن الأخلاق لا تكاد تختفى في أي مقصد منها فمثلاً:

الضّرورات وهب خمس : حفظ العقل والدين والنفس والنسل والمال .

وإذا بحثنا عن الأخلاق هنا نجد أن هنالك الكثير من المبادىء الأخلاقية التى أوجبها الإسلام لحفظ هذه الأمور جميعها فمثلاً حرم الإسلام خلقياً خلق السرقة حفظاً للمال وحرم الغش والكذب حفظاً للمال أيضاً وهذه أمور غير أخلاقية كما حرم القتل وهو جريمه أخلاقية يعاقب كل من يقدم على ارتكابها حفظاً على النفس وحرم الفجور والتلفظ بما تكره النفس سماعه عند الغضب حفظاً على الدين وحرم ارتكاب فاحشة الزني وهي أيضاً من الأمور الأخلاقية المنبوز فاعلها حفظاً للنسل وحرم أيضاً شرب الخمر والمسكر حفظاً للعقل وخوفاً من تفشى الأخلاق الفاسدة التى نهانا عنها الإسلام.

أما الحاجيات وهبي: الأمور التي يحتاج إليها الإنسان في حياته لرفع الحرج والمشقة نتيجة عدم تحقيق بعض المطالب الأساسية له . فالحاجيات الأساسية هي المأكل والملبس والمسكن والمشرب. فإذا لم يجد الإنسان ما يقوم بهذه الأمور فإن الإسلام قد اجاز له بعض الرخص حتى يخفف عنه الحرج والمشقة وهذا أمر أخلاقي يجب أن يراعي في كل الأوقات ومن ذلك أن عمر بن الخطاب \_ رضى الله عنه \_ لم يطبق حد السرقة في رجل سرق وقت الشدة التي احلّت أو أصابت المسلمين وهذا دليل على اليسر ورفع الحرج.

أما التمسينات وهي : إتخاذ أجل وأحسن الأساليب في حالة معاشرة الناس ومراعاة شعورهم واحساساتهم الإنسانية .

وهنا تبرز لنا الأخلاق بشكل واضع وجلى حيث أن التعامل الحسن مع الآخرين ومراعاة شعورهم إنما يكون للإنسان المتميز بخلق حسن .

وهكذا نجد أن الإسلام قد تميين عن جميع الديانات والفلسفات بأنه قد اخضع التنظيم الاجتماعي من قوانين وسياسة للأخلاق .

« كما أنه قد شمل علاقة الإنسان بخالقه ونظمها في أطار الأخلاق فاعتراف الإنسان بوجود الخالق والقيام بما أمره به ولا يستكبر عليه فهذه قيمة أخلاقية يتميز بها سلوك المؤمن عن سلوك الكافر لذلك كان لزاماً على المؤمن أن يطبق المبادىء الأخلاقية لأنها أوامر ألهيه يجبب اطاعتها » . (يالجن: ١٣٩٧هـ، ص ٧٥ ، ٨١)

# ه \_ خصائص الأخلاق في الإسلام:

تتميز الأخلاق في الإسلام بجملة من الخصائص وهي :

- ١ \_ إن الأخلاق في الإسلام تشمل كل سلوك إرادى صادر من إنسان راشد .
- ٢ \_ إن الأخلاق في الإسلام تشمل مختلف العلاقات من علاقة الإنسان بأخيه
   الإنسان إلى علاقته بخالقه وبالكائنات الحية الأخرى .
  - ٣ \_ إنها قائمة على أسس روحية وعلمية وطبيعية .

- ٤ ـ إنها ليست نسبية تتغير من فرد إلى آخر ومن مجتمع لجتمع ومن زمن إلى
   زمن بل هي قيم ثابته تزداد ثباتاً ورسوخاً مع تزايد التجارب الإنسانية .
- ه \_ إن الأخلاق في الإسلام متكاملة في جميع مبادئها مما جعلها صالحة ملائمة لتطور الحياة . (يالجن : ١٣٩٧هـ ، ص ٨٧ ـ ٨٨)

#### أنواع القيم الأذلاقية وتصنيفاتها :

من خلال ما سبق نجد أن الأخلاق تنقسم إلى نوعين هما :

أولاً: أخلاق فطريه: وهي تلك التي يولد الإنسان مزوداً بها.

ثانياً: أخلاق مكتسبه يتعلمها الإنسان من بيئته المحيطة به عن طريق الممارسة والتقليد. (حنبكه، جـ ۱ ، ۱٤۰۷هـ، ص ۱۷۸)

# أولاً : الأخلاق الفطرية :

لفظة فطرة مأخوذة من فطراى شق الشيء طولاً.

والمراد بها: أصل الخلقة (الحلبي الشافعي ، ١٤٠٧هـ، ٢٢٨).

وقد ورد ذكرها في القرآن عشرين مرة ومعظمها بمعنى الخلق والإبداع ومن ذلك قوله تعالى:

- ﴿ الحمد لله فاطر السموات والأرض ﴾ . ( فاطر : آية ١ )
- ﴿ فسيقولون من يعيدنا قل: الذى فطركم أول مرة ﴾. (الاسراء: آية ٥١) وقد ذكرت بلفظها مرة واحدة في قوله تعالى:
- ﴿ فأقم وجهك للدين حنيفاً ، فطرت الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ﴾ . ( الروم : آية ٣٠ )

فالفطرة هي الدين الذي ارتضاه الله لعباده كما قال تعالى:

﴿ إِن الدين عند الله الإسلام ﴾ . ( أل عمران : آية ١٩ )

من هنا نجد أن كل ما هو خير فإن النفس المسلمة الموحده قد جبلت عليه فالأخلاق الفاضلة أمر مرغوب فيه عند كل مؤمن موحد بالله فهو يعترف بالفضيلة يقدرها ويحبها ، فالإنسان مزود في فطرته بحس أخلاقي يمكنه من إدراك الخير والشر قال الرسول على البر حسن الخلق والإثم ما حال في نفسك وكرهت أن يطلع عليه الناس » . (مسلم ، ج٦١ ، ص١١١) فكل ما ترتاح النفس إلى عمله ولا تجد اثما أو رادعا في القلب من ذلك فهو خير ، وما يدور في الصدر أو القلب ويخشى صاحبه من ظهوره فهو الشر بعينه فعليه الابتعاد عنه ، وهذا أصدق دليل على أن هنالك أخلاقا يولد الإنسان مزودا بها وخاصة في المجتمع الإسلامي الذي يضيء أمام كل مسلم منا نور الحق فيتبعه بقلب واثق ونفس مطمئنة وكذلك يبعده عن كل ما ينال منه ويدنيه إلى هلاكه .

# ثانياً: الأخلاق المكتسبة:

وهي التى يتحصل عليها الإنسان من خلال الممارسة أو الرياضة النفسية كما قال الإمام الغزالى:

« اكتساب هذه الأخلاق بالمجاهدة والرياضة واعنى به حمل النفس على الأعمال التى يقتضيها الخلق المطلوب ، فمن أراد مثلًا لنفسه خلق الجود فطريقه أن يتكلف تعاطى فعل الجواد وهو بذل المال ، فلا يزال يطالب نفسه ويواظب عليه تكلفاً مجاهداً نفسه فيه حتى يصير ذلك طبعاً له ويتيسر عليه فيصير به جواداً ... » ، ( الغزالي ، د. ت ، ج٣ : ص ٥٨ )

فالامام الغزالي يقر هنا أن هنالك نوعاً من الأخلاق يحتاج إلى رياضة أو ممارسة وتقليد حتى يتمكن الفرد من تحصيله ، لذا فقد اعطانا مثالاً على ذلك بالشخص الذي يرغب بالتحلى بصفة الكرم وهو غير مزود أصلاً بهذه الصفة فهو يكرر فعل ذلك مرات عديدة حتى تصبح هذه الصفة خلقاً يتصف به أو صفة يتسم بها .

ومن الملاحظ أن وسائل التربية تسهم بدرجة كبيرة في تحسين الكثير من الأخلاق السيئة فمثلاً الناشىء الذى عرف عنه سرعة الغضب إذا ما وجه التوجيه التربوى السليم لتقويم هذا الخلق فإنه يستطيع ذلك عن طريق ضبط النفس وعدم ترك العنان للغضب حتى يخرجه عن الصواب فهو عن طريق ذلك يستطيع أن يضبط غضبه وربما تخلص من سرعته مع مرور الوقت وتكرار المحاولة

لذا فإننا نجد أن أي خلق مكتسب يجب أن يسبقه استعداد فطرى لإكتسابه كما لاحظنا ذلك من المثال السابق فالأخلاق مثلها في ذلك كالمهارات الحركية والعضلية فالعضو الذي لديه قابلية لاكتساب مهارة معينة يكتسبها مع التدريب والتعلم، أما العضو الذي ليس لديه هذا الاستعداد فإنه من الصعب اكسابه أي مهارة وهذا ما ينطبق على الأخلاق أيضاً.

# ٦ \_ أما الوسائل المعينه على اكتساب الأخلاق فهي :

# أولاً : التدريب العملي والرياضة النفسية :

من المعروف أن في النفس الإنسانية استعداداً فطرياً لاكتساب مقدار ما من كل فضيله أخلاقية ، وهذا الأمر يعلمه المربون ويعتمدون عليه في عملية تهذيب الأخلاق وقد ورد في الأثر: « العلم بالتعلم والحلم بالتحلم » . وثبت عن رسول الله على في الصحيح قوله: « من يستعفف بعفة الله ، ومن يستغن يغنه الله ، ومن يتصبر يصبره الله » ( البخارى ، د ت ، ج ٨ ، ١٢٤٢ ) وضرب الرسول على مثالاً دل على أن التدريب العملى ولو مع التكلف يكسب العادة الخلقية ، حين يصير الإنسان معطاء غير بخيل ولو لم يكن كذلك من قبل ، فقد روى البخاري ومسلم عن أبي هريرة ، أنه قد سمع الرسول على قول : « مثل البخيل والمتصدق كمثل رجلين عليهما جُنتان

من حديد قد اضطَّرت ايديهما إلى ثديهما وترافيهما فجعل المتصدق كلما تصدق بصدقه انبسطت عنه حتى تُعشى أنامله وتعفو أثره وجعل البخيل كلما هـم بصدقة علصت وأخذت كل حلقه بمكانها قال فأنا رأيت رسول الله عَلِيه يقول باصبعه في جيبه فلو رأيته يوسعها ولا توسع ».

( مسلم ، د. ت ، جـ٧ ، ص ١٠٨ ، ١٠٩ )

وهذا الحديث يضعنا أمام أمرين: فطر للخلق، وقابليته للتعديل بالممارسة والتدريب العملى .

فكلا الرجلين كانا متساويين في لبس الدرعين ولكن أحدهما زاد على الآخر لأنه فضل خلق الإنفاق على خلّق الطمع ، وهكذا نجد أن الخلق مع التمرس والمران يصبح سجية ثابتة يندفع الإنسان إلى ممارستها دون أي جهد أو مشقة وهذا يتم عندما يصبح التخلق خلقاً مكتسباً .

( حبنکة ، ۱٤۰۷هـ ، جا ، ص ۲۰۸ )

# ثانياً: الغمس في البيئات الصالحة:

من الوسائل التى تسهم في عملية اكتساب الأخلاق الغمس في البيئات الصالحة حيث إن الفرد يكتسب ممن حوله الكثير من العادات والأفكار والقيم الأخلاقية فمن ينشئ في أسرة عرفت بالصدق والأمانة نشئ أمينا حمياً ومتصفاً بهذه الأخلاق ، وكذلك يكون العكس فمن نشئ في بيئة عرفت بالسرقة أو الكذب نشئ متصفاً بهذه الأخلاق ومن هنا فإن على الأسرة وخاصة الأم دوراً كبيراً في تربية أبنائها على الأخلاق الفاضلة وهذا ما أشار إليه الرسول على عينما قال: « ما من مولود إلا ويولد على الفطرة ، فابواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه ... » .

(حبنكة ، مرجع سابق ، ص ٢١١)

فهذا الحديث يوضح لنا عظم تأثير الوالدين والأسرة في أخلاق هذا الوليد، فإذا أردنا اكساب طفل أو مجموعة من الأطفال العادات الخلقية الحسنه فما علينا سوى وضعهم في أجواء أو بيئات تتميز بوجود هذه الأخلاق الحسنه فيها فإننا نجد مع الوقت أن هؤلاء الأطفال قد تحلوا بهذه الفضائل أو الصفات.

## ثالثاً: القدوة الحسنه:

وهي المثال الواقعى للسلوك الخُلُقى الأمثل ، وهو إما ان يكون حسياً مشاهداً ملموساً يقتدى به أو مثالاً حاضراً في الذهن بأخباره وسيره .

والإسلام استخدم هذا الأسلوب في اكساب الأخلاق وذلك عندما قال تبارك وتعالى في محكم تنزيله:

﴿ لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنه لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيراً ﴾ . ( الأحزاب : آية ٢١ )

فقد أمرنا سبحانه وتعالى أن نجعل من أفعال الرسول وأقواله وأخلاقه نبراساً نستضيء به في هذه الحياه كما أن الصحابة الكرام قد اقتدوا بالرسول على فهم أيضاً نور يستضيء به كل مسلم يأتى بعدهم ومن هنا فإن القدوة أو المثل يسهم في غرس الأخلاق الفاضلة في نفس كل متعطش لها كما أنها تسهم في إذابة أي خلق سيء لكل من اقتدى بشخص فاضل وتعلم منه حسن الخلق . (حبنكة ، مرجع سابق : ص ٢١٤)

# رابعاً: الضغط الاجتماعي من قبل المجتمع الإسلامي:

الإنسان اجتماعى بطبعه يحتاج لمن حوله كما يحتاجون إليه لذا فإن المجتمع المحيط بالفرد يؤثر فيه وربما كان الفرد منا يخشى أن يرى من حوله من أخلاقه ما يكرهون فيتحلى بالأخلاق الحسنة حتى ينال رضاهم

ومن هنا فقد أوجب علينا الإسلام تبادل النصيحة والضرب على يد الخارج عن خصال الإسلام وفضائله وقد كان القدوة في ذلك المجتمع الإسلامي بالمدينة في عهد الرسول على فقد أظهر لنا هذا العهد أثر الجماعة على الفرد فنظم الإسلام العلاقة بين المهاجرين والأنصار ونظم علاقة كل منهم بأخيه وزوجته وأبنائه فمن تعدى على حقوق غيره وجبت معاقبته يقول على عن رأى منكم منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع ، فبقلبه وذلك أضعف الايمان » .

(مسلم: د. ت، جـ۲، ص ۲۵)

فكل واحد منا مسؤل أمام الله ونفسه عن محاربة كل قبيح ومحرم في الإسلام وأول ما يكون بالقوة لأن فيها ردعاً وجزاءً يمنع الإنسان المخطىء من تكرار خطئه ، ثم باللسان بأن يدعوه لترك هذا الأمر فإن رفض فإنه يدعو الله له أن يخلصه مما هو فيه .

وهكذا نجد أن المجتمع الذى يوجد فيه الفرد يفرض عليه التمسك بالقيم التى يؤمن بها هذا المجتمع وكل انحراف عن قيمه وأخلاقياته يعرض صاحبه للعقوبة من قبل الجماعة التى ينتمى إليها .

( حبنكة : مرجع سابق ، ص ۲۱۷ )

# خامساً: سلطان الدولة الإسلامية:

أى سلطة أو دولة تمارس سلطاتها على الشعب وكلما كانت الدولة تطبق الأحكام الإسلامية ساعد ذلك على الانضباط الأخلاقي وخاصة أن من مهمات الدولة الإسلامية ضبط انتظام الأفراد والجماعات في نظام الأخلاق الإسلامية بما توليه من رقابة وحراسة وعقاب للمنحرفين ويتم ذلك عن طريق وضع الأنظمة المختلفة المرغبة بالتزام المنهج الأخلاقي والرادعة عن مخالفته والأدلة على دور الدولة الإسلامية على ضبط الأخلاق وتطبيقها في المجتمع ما وجدناه في عهد الخلفاء الراشدين حيث حققوا هذا الإنضباط الأخلاقي بدرجة لا مثيل لها . (حبنكة : مرجع سابق ، ص ٢١٩)

#### ٧ \_ فالأخلاق تنقسم بدسب طبيعتها إلى :

# أ \_ أخلاق محمودة:

« وتعرف بأنها « الصفة الثابته في النفس فطريه أو مكتسبه تدفع إلى سلوك إرادي محمود عند العقلاء . كا لأخذ بالحق والخير والجمال وان خالف ذلك الهوى ، وترك الباطل والشر والقبح وإن وافق الهوى أو الشهوة . وأيضاً يمكن أن نميزها بأنها كل سلوك فردى أو اجتماعى تلتقى النفس البشرية على استحسانه » . (حبنكه : ١٤٠٧هـ ، ج١ ، ص ١٦)

#### ب \_ أخلاق مذمومة :

« وتعرف بأنها « صفة ثابتة في النفس فطرية أو مكتسبة تدفع إلى سلوك إرادى منموم عند العقالاء . كالأخذ بالباطل أو الشر أو القبح ، وترك الحق والجمال والخير ، اتباعاً للهدوى أو الشهوة . ويمكن تميزها بأنها كل سلوك فدرى أو اجتماعي تلتقيى النفوس البشرية على استقباحه واستنكاره » . (حبنكه ، ۱۶۰۷هد ، جا ، ص ۱۲)

#### ٨\_ تصنيف الأخلاق :

من خلال ما سبق نجد أن بعض الأخلاق يمكن أن تكتسب كما أن جزء منها يكون فطرياً في تكوين الإنسان ، ومن هنا فالأخلاق تنقسم الى صنفين :

١ \_ أخلاق مرغوب فيها .

٢ \_ أخلاق غير مرغوب فيها .

أما الأولى فهي الأخلاق التي يحرص كل منا على الإتصاف بها وتتمثل في:

الإيمان بالله \_ الصبر \_ الحياء \_ الصدق \_ الأمانة \_ الوفاء بالوعد \_ الحلم \_ التواضع \_ الرحمة \_ الرفق \_ الجود ،

أما الأخلاق غير المرغوب فيها: فهى مجموعة الأخلاق التي يكره الاتصاف بها لأنها لا تعود على المتصف بها إلا بكل شر وبعد عن الناس وتتمثل

فى :

الكفر بالله \_ الحقد \_ الحسد \_ الكبر \_ العجب \_ الغرور \_ الكذب \_ الغدر \_ الغضب \_ الجحود \_ الظلم \_ الرياء .

( الغزالي : د. ت ، مرجع سابق ، ج٣ ، ص ٦٠ )

وفيما يلى التعريف ببعض هذه الأخلاق المرغوب فيها وغير المرغوب فيها مع ذكر للأدلة الحاثة على الاتصاف بها أو المنفره من الاتصاف بها:

#### العلم :

يقول عنه الامام الغزالي بأنه:

« هو دلالة كمال العقل واستيلائه وانكسار قوة الغضب وخضوعها العقل » . ( الغزالي ، د. ت ، جـ ، ص ١٧٦ )

والحلم من فضائل الأخلاق التى حثنا ديننا الحنيف على التحلى بها بما لها من حسنات كثيرة تؤثر على الفرد والمجتمع ، أما على الفرد فإنه يتمثل لنا في حالة عفو الإنسان عن أخيه الإنسان حيث يقوى ذلك العلاقات بين الأفراد ويربطهم برباط الأخوة والمودة ثم ينعكس هذا بالتالى على المجتمع حيث يصبح مجتمعاً متأخياً متحاباً في الله .

ومن الآيات الدالة على أهمية هذا الخُلق في حياتنا المعاصرة حيث أننا أحوج ما نكون للتحلي بهذه الفضيلة ، من الآيات قوله تعالى في قصة هود عليه السلام عندما تحامل قومه عليه حينما دعاهم إلى التوحيد في سورة الاعراف فقد قال الحق جل وعلا : ﴿ إنا لنراك في سفاهة ، وإنا لنظنك من الكاذبين ، قال يا قوم ليس بي سفاهة ولكنى رسولٌ من ربّ العالمين ، أبلغكم رسالات ربّي وأنا لكم ناصح أمين ﴾ .

فهذه الآيات تبين لنا أن على كل منا التحلى بفضيلة الحلم وترك سرعة الغضب وخاصة في مجال الدعوة لأن في ذلك مدعاة لتأثر الناس بخلق الداعية والإعجاب به مما يجعلهم يتبعونه ويتأثرون به كما قال تعالى:

﴿ ادعُ إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنه وجادلهم بالتي هي أحسن ﴾

أما الأداديث التى ندث على التحلى بهذا الخلق فمنها ما يلي :

قوله عَيْنَةً:

« ألا وإن الغضب جمرة في قلب ابن آدم أما رأيتم إلى حمرة عينيه وانتفاخ أوداجه فمن أحس بشيء من ذلك فليبصق بالأرض » .

(ابن الأثير، ١٣٧٣هـ، ص ٧٤٧)

وعن ابن مسعود ، قال قال رسول الله عَلِيَّة :

« ما تعدون الصرعة فيكم ؟ قالوا : الذي لا تصرعه الرجال ، قال : لا ، ولكنه الذي يملك نفسه عند الغضب » . . . ت ، جـ١٦ ، ص ١٦١ )

وفي رواية أن الأشعة قعدم على النبى النبي النبي

# وقال عَلِينَهُ:

« إن الله يحب الحليم الحييّى الغنى المتعفف ويبغض الفاحش البذىء السائل الملحف » . ( متفق عليه ) . ( الغزالي : د. ت ، جـ ت : ص ١٧٧ ـ ١٧٨ )

أما أخبار السلف الصالح التى تبين لنا أثر خلق الحلم في افشاء المحبة والإخاء بين الناس فمنها ما يلى:

قال رجل: لعمرو بن العاص:

« والله لأتفرغن لك ، قال ، هنالك وضعت في الشغل ، قال : كأنك تهددني ، والله لئن قلت لي كلمة لأقولن لك عشراً ، قال ، وأنت والله لئن قلت لي عشراً لم أقل لك واحدة » .

وقال رجل لبعض الحكماء:

« والله لا سبنك سبأ يدخل القبر معك ، قال ، معك يدخل لا معى »

( الغزالي ، د. ت ، جـ٣ ، ص ١٧٩ )

وشتم رجل الشعبي ، فقال له ، إن كنت صادقاً فغفر الله لي وإن كنت كنت كاذباً فغفر الله لك . ( الغزالي ، د. ت ، جـ٣ ، ص ١٧٨ )

وقال الحسن البصرى : « اطلبوا العلم وزينوه بالوقار والحلم » .

(الغزالي، د. ت، جـ٣، ص ١٧٨)

#### التواضع :

خلق جميل يدل على حسن الخلق وهو وصف ضد الكبر والبطر وقد حث الدين الإسلامي على الاتصاف به وجعله من ضمن الأخلاق التى ربى الرسول عليه مجتمعه عليها ، ومن الأحاديث الحاثة عليه ما يلى :

وقوله:

أربع لا يصبن إلا بعجب « الصمت وهو أول العبادة ، والتواضع ، وذكر الله وقلة الشيء » . ( السيوطى ، ١٤١٠هـ ، ط ، ٦٣ )

ومن أقوال الصحابة الكرام عن هذه الفضيلة الآتي:

قول عمر رضى الله عنه:

« إن العبد إذا تواضع لله رفع حكمته وقال: انتعش رفعك الله وإذا تكبر وعدا طوره رهصه الله في الأرض ، وقال: اخسائساك الله ، فهو في نفسه كبير وفي أعين الناس حقير حتى إنه لأحقر عندهم من الخنزير » .

(الغزالي، د. ت، جـ٣، ص ٣٤١)

وقال جرير بن عبدالله:

« انتهيت مرة إلى شجرة تحتها رجل نائم قد استظل بنطع له وقد جاوزت الشمس النطع فسويته عليه ، ثم إن الرجل استيقظ فإذا هو سلمان الفارسى ، فذكرت له ما صنعت فقال لى ، باجرير تواضع لله في الدنيا فإنه من تواضع لله في الدنيا رفعه الله يوم القيامة يا جرير ، اتدرى ما ظلمه النار يوم القيامة ؟ قلت : لا ، قال ، أنه ظلم الناس بعضهم في الدنيا » .

(الغزالي، د. ت، جـ٣، ص ٣٤١)

وقالت عائشة رضى الله عنها:

« إنكم لتغفلون عن أفضل العبادات ، التواضع »

(الغزالي، د. ت، جـ٣، ص ٣٤١)

وقد سئل الفضيل عن التواضع ما هو فقال:

« أن تخضع للحق وتنقاد له ولو سمعته من صبى قبلته ، ولو سمعته من الخرام » . « أن تخضع للحق وتنقاد له ولو سمعته من صبى قبلته » . « جـ٣ ، ص ٣٤٢ )

وقال ابن المبارك:

« رأس التواضع أن تضع نفسك عند من دونك في نعمة الدنيا حتى تعلمه أنه ليس لك بدنياه عليه فضل ، وأن ترفع نفسك عمن هو فوقك في الدنيا حتى تعلمه أنه ليس له بدنياه عليك فضل » . (الغزالي ، د. ت ، جـ٣ ، ص ٣٤٢) وقيل لعبدالملك بن مروان :

« أي الرجال أفضل ؟ قال ، من تواضع عن قدرة ، وزهد عن رغبة ، وترك النصرة عن قوة » . ( الغزالي ، د. ت ، جـ٣ ، ص ٣٤٢ )

#### الأمانــة :

« هي خلق ثابت في النفس يعف به الإنسان عما ليس له به حق ، وإن تهيأت له ظروف العدوان عليه دون أن يكون عرضة للإدانه عند الناس ، ويؤدى ما عليه أو لديه من حق لغيره ، وإن استطاع أن يهضمه دون أن يكون عرضة للإدانه عند الناس » .

( حبنكة ، ١٠٤٧هـ ، ص ٦٤٥)

ومن أجل ما يرتبط بالأمانة من ثواب وعظيم جزاء فقد كانت من خلق الرسل والأنبياء لأنها مرتبطة بالرسالة وأمانة التبليغ عن الله . فمن المعروف أن النبي عَلِيه قد عرف بالأمانة والصدق من قبل البعثة وكانت هذه الصفة سببا في تصديق الناس له واتباعه لأنه لم يعرف بالكذب أو الخيانة ، وقد وصفه الله تعالى بقوله :

﴿ وإنَّكُ لَعْلَى خُلْقَ عَظِيمٍ ﴾ . (القلم: ٤)

وقوله حاثاً على أدائها:

﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنُوا لَا تَخُونُوا الله والرسول وتَخُونُوا أَمَانَاتُكُم وأَنتُمُ تعلمون ﴾ . ( الأنفال : آية ٢٧ )

أما عن أحاديثه عليه فمنها:

ما روى عن أنس أنه قال: « ما خطبنا رسول الله على إلا قال: لا ايمان لن لا أمانة له ولا دين لمن لا عهد له ». ( الألباني ، ١٤٠٦هـ ، جـ٢ ، ص ١٢٠٥ )

وقوله لابى ذر عندما طلب منه الإمارة والتى تعد من ضمن الأمانات التى كلف الله بها ابن آدم وواجبه تجاهها أن يؤديها كاملة قوله له: « عن أبي ذر قال: قلت يا رسول الله: ألا تستعملني، قال: فضرب بيده على منكبي ثم قال: يا أبا ذر، إنك ضعيف وإنها أمانه، وإنها يوم القيامة خزى وندامة، إلا من أخذها بحقها وأدى الذى عليه فيها ». (مسلم، د. ت، م١٢، ص ٢٠٩، ٢٠٠)

# وجاء رجل يسأل الرسول عليه :

« متى تقوم الساعة ؟ فقال له : إذا ضيعت الأمانة فانتظر الساعة ! فقال : وكيف اضاعتها ؟ قال : إذا وسد الأمر لغير أهله فانتظر الساعة » .

(البخاري، د. ت، م١١، ص ٣١)

وروى البخارى ومسلم عن حذيفه بن اليمان قال حدثنا رسول الله عليه عليه عن حديثين راتب احدهما:

« وأنا أنتظر الأخر ، حدثنا أن الأمانة نزلت في جذر قلوب الرجال ثم علموا من القرآن ، ثم علموا من السنه ، وحدثنا عن رفعها قال : ينام الرجل النومة فتقبض الأمانة من قلبه فيظل أثرها مثل أثرا لوكت . ثم ينام النومه فتقبض ، فيبقى أثرها مثل المجل ، كجمر دحدرجته على رجلك فتنفط ، فتراه منتبراً وليس فيه شيء . فيصبح الناس يتبايعون ، فلا يكاد أحدهم يؤدى الأمانة ، فيقال : إن في بني فلان رجلاً أمينا . ويقال للرجل ما أعقله وما أظرف وما أجلده ، وما في قلبه مثقال حبة خردل من إيمان . ولقد أتى علي رمان وما أبالي أيكم بايعت لئن كان مسلماً ردَّه على الإسلام ، وإن كان نصرانياً ردَّه على ساعيه . فأما اليوم فما كنت أبايع إلا فلانا وفلانا » .

(البخاري، د. ت، جا۱، ص ٣٣٣)

فالأمانة أمر عظيم لا يستطيع كل إنسان منا تحملها وعلى من تحمل الأمانة أن يؤدها وإلا شقى في الدنيا والأخرة لما في خيانتها من اثم عظيم يقول في شأنها عز وجل:

﴿ إِنَا عَرَضَنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَمُواتِ وَالْأَرْضُ وَالْجِبَالِ فَأَبِينَ أَنْ يَحْمَلُنَهَا وَالشَّفَقْنُ مِنْهَا وَحَمِلُهَا الْإِنْسَانَ إِنْهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولاً ﴾ . (الأحزاب: آية ٧٢) ويقول أيضاً:

﴿ إِن الله يأمركم أَن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل إن الله نِعِمًا يعظكم به إنّ الله كان سميعاً بصيراً ﴾ .

( النساء : أية ٥٨ )

ويقول الحق تبارك وتعالى ممتدحاً أهلها:

« هو خلق يبعث على ترك القبيح ، ويمنع من التقصير في حق ذى الحق » . « النوى ، ١٤٠٨هـ ، ص ٢٤٥ )

وقد قيل: الحياء من الايمان ، وبما أن الايمان هو عقيدة المؤمن وقوام حياته لذا فإن الحياء خلق ملازم له .

وهذا الأقتران إنما كان لأن كلاً منهما يدعو إلى الخير فالايمان يبعث المؤمن على فعل الطاعات وترك المعاصى ، والحياء يمنع صاحبه من التقصير في الشكر للمنعم والتفريط في حق الحق ، ومن فعل القبيح أو قوله اتقاءً للندم والملامة ، لذا فقد قال عنه على الحياء لا يأتى إلا بخير » .

(البخاري ، جـ١٠ ، ص ٢١ه )

وهذه الصفة احدى الصفات التى وصف بها على ومن ذلك ما جاء عن أبى سعيد الخدرى قوله: « كان الرسول على أشد حياء من العذراء في خدرها فإذا رأى شيئاً يكرهه عرفناه في وجهه ».

(البخاري، د. ت، جـ١٠ ، ص ٢١ه)

وقد حثنا ديننا الحنيف على التحلى بهذا الخلق وأن يكون من الصفات الميزة للمسلمين لذا فقد وجب على كل مسلم التحلى به وخاصة فيما يتعلق بحقوق الله عليه وواجباته تجاه الله .

# خلق الإحسان :

الإحسان من الأمور الأخلاقية التي يجب الاتصاف بها خاصة أنه من الأمور التي تبنى عليها عقيدة المسلم حيث إن الإسلام مكون من الإسلام،

والإيمان ، والإحسان ، وقد سأل الرسول على السلام عندما جاء إليه فقال له : « ما الإحسان ؟ قال : أن تعبد الله كأنك تراه ، فإن لم تكن تراه ، فإنه يراك » .

والله سبحانه وتعالى يدعونا إلى التحلى بفضيلة الإحسان وقد ورد ذلك في الكثير من آيات القرآن منها قوله تعالى:

﴿ وأحسنوا إن الله يحبُّ المحسنين ﴾ . ( البقرة : آية ١٩٥ ) ﴿ إن الله يأمر بالعدل والإحسان ﴾ . ( النحل : آية ٩٠ ) ﴿ وقولوا للناس حسانا ﴾ . ( البقرة : آية ٨٣ )

فقد أوجب الله سبحانه وتعالى الإحسان في كل أمور الحياة ، الإحسان مع الوالدين عن طريق برهما والعطف عليهما وعدم التضجر منهما والدعاء والاستغفار لهما .

وأوجبه في التعامل مع ذوى القربى وذوى الأرحام عن طريق وصلهم، وعدم الإساءة اليهم.

وأوجبه مع ابن السبيل عن طريق قضاء حاجته ورعاية ماله وصيانته . ومع الجار برعايته وعدم التعدى على حقوقه والمحافظة على أمواله وأهله . كما أنه مطلوب مع اليتامى ويكون بحفظ أموالهم وتربيتهم وتأديبهم .

وهو مطلوب مع المساكين بالرد الحسن عليهم والحث على إطعامهم وعدم تحقيرهم والازدراء بهم .

أيضاً مطلوب مع ما ملكت الأيمان ومن في حكمهم كالخدم فيجب علينا الإحسان إليهم بإعطائهم حقوقهم وعدم تكليفهم مالا طاقة لهم به والتلطف معهم وكسوتهم واطعامهم مما يأكل أهل البيت .

كما أن ديننا الحنيف يدعونا إلى الإحسان مع الناس جميعاً عن طريق التلطف في القول ، وحسن المعاملة والاعتراف بحقوقهم وكف الأذى عنهم .

« كذلك شمل الإحسان في الإسلام الحيوان فأمرنا بإطعامه إذا جاع والرفق به إذا عمل ، وراحته ان تعب » . ( الجزائرى ، ١٤٠٩هـ ، ص ٢٢١ )

لذا فعلى كل مسلم أن يتأمل هذه الآية الكريمة ويعمل بها لأنها تتضمن أسس الإحسان يقول الحق جل وعلا:

﴿ وبالوالدين إحساناً وبذى القربى واليتامى والمساكين والجار ذى القربى والجار الجنب والصاحب بالجنب وابن السبيل وما ملكت ايمانكم إن الله لا يحب من كان مختالاً فخوراً ﴾ . ( النساء : آية ٣٦ )

فالإحسان مطلوب مع كل هذه الفئات الذين تضمنتهم هذه الآية الكريمة .

### خلــق الصــدق :

الصدق من الأخلاق الفاضلة التى يحث الإسلام على الاتصاف بها لأنه من متطلبات الإيمان الصحيح بالله لأن الله سبحانه وتعالى قد أمر به وأثنى على المتصفين به ومن ذلك قوله تبارك وتعالى:

﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّادَقَينَ ﴾ . ( التَّوبَة : آية ١١٩ ) وقوله : ﴿ وَالذِّي جَاءَ بِالصَّدِّقِ وَصَدَّقَ بِهُ أُولئكُ هُمُ المُّتَّقُونَ ﴾ .

( الزمر : آية ٣٣ )

كما أن رسول الإسلام محمداً على التصاف به وجعله طريقاً لدخول الجنه وذلك عندما قال:

« إن الصدق يهدى إلى البر ، وإن البر يهدى إلى الجنة ، وإن الرجل ليصدق ويتحرى الصدق حتى يكون صديقاً » . ( البخارى ، د. ت ، جـ١٠ ، ص ٥٠٧ )

فالصدق مطلوب في جميع الأوقات وفي كل الأماكن فهو مطلوب في صدق الحديث فيجب على المسلم ألا يتحدث إلا بالحق والصدق لذا فقد جعل نقيض الصدق وهو الكذب آية للمنافق فعن رسول الله عَلَيْكُة :

( آیة المنافق تلاث: إذا حدث کنب، وإذا وعد أخلف، وإذا اؤتمن خان ) . ( البخاری ، د. ت ، ج ۱۰ ، ص ۵۰۷ )

أيضاً مطلوب في صدق المعاملة فيجب على المسلم عدم الغش والخداع والتزوير . مطلوب في صدق الوعد فيجب على كل مسلم الوفاء بعهده حتى لا يكون من المنافقين .

أيضاً عليه أن يكون صادقاً مع نفسه فلا يظهر خلاف ما يبطن لأن هذه الصفة هي من صفات المنافقين الذين ذمهم الرحمن ونفر من أخلاقهم .

على أن كل مسلم يرى ثمرات الصدق ظاهرة في حياتنا ومنها:

- ۱ ـ راحة الضمير وطمأنينة النفس لقوله على الخير طمأنينه والشر ريبة » ( النيسابورى ، د ت ، جـ ۲ ، ۱۳ ) .
- ٢ ـ البركة في الكسب وزيادة الخير لقول رسول الله على الله على الم الم يتفرقا أو قال : حتى يتفرقا ، فإن صدقا وبينا بورك لهما في بيعهما ، وان كتما وكذبا محقت بركه بيعهما » . (البخارى ، د. ت ، جـ٤ ، ص ٣٠٩)
- ٣ \_ الفوز بمنزلة الشهداء لقوله عَلَيَّ : « من سال الله الشهادة بصدق بلغه الله منازل الشهداء وإن مات على فراشه » . ( مسلم ، د. ت ، جـ١٢ ، ص ٥٤٢ )
- النجاه من المكروه ، فقد حكى : « ان هاربا لجأ إلى أحد الصالحين فقال له : أخفني عن طالبى ، فقال له : نم هنا ، والقى عليه حزمه من خوص ، فلما جاء طالبوه وسائلوه عنه قال لهم : هاهوذا تحت الخوص ، فظنوا أنه يسخر منهم فتركوه ، ونجا ببركة صدق الرجل الصالح » .

( الجزائري ، ١٤٠٩هـ ، ص ٢٢٤)

#### الرفــــق :

من الأخلاق الفاضلة التي يحث الدين الحنيف على الاتصاف بها يقول عنه الامام الغزالي :

« ان الرفق محمود ويضاده العنف والحدة ، والعنف نتيجة الغضب والفظاظة والرفق واللين نتيجة حسن الخلق والسلامة .. فالرفق في الأمور ثمرة لا يثمرها إلا حسن الخلق » . ( الغزالي ، د. ت ، جـ٣ ، ص ١٨٥ )

أما الأحاديث الداعية إلى التحلي بفضيلة الرفق فمنها قوله عَلَيْكُ لعائشة:

« ان الله رفيق يحب الرفق ويعطى على الرفق ما لا يعطى على العنف » . ( مسلم ، د. ت ، جـ١٦ ، ص ١٤٦ )

## وقوله عَلِينَهُ:

« من يحرم الرفق يحرم الخير كله ». ( مسلم ، د. ت ، جـ ۱۸ ، ص ۱۹۵ )
وقعله : « الا أخبركم بمن يحرم على النار أو تحرم عليه كل قريب هين
سهل » ( الألباني ، ۱٤۰۵ ، م۲ ، ص ۱۶۸ )

### وقال بعض الحكماء:

« يُدرك بالرفق مالا يدرك بالعنف ، ألا ترى أن الماء على لينة يقطع الحجر على شدته » . ( ابن عبدربه ، د، ت ، ص ٣٦٠ )

### الصـــبر : ،

الصبر في اللغة من: المنع والحبس. (الحلبي الشافعي: ١٤٠٧هـ، ص ٢٨٥) واصطلاحاً بمعنى: « حبس النفس عن الجزع ، واللسان عن التشكى ، والجوارح عن لطم الخدود ، وشق الجيوب ونحوها » .

( العبد : ١٤٠٩ هـ ، ص ١٩٤ )

# ويعرف ايضاً:

« قوة خلقية من قوى الإرادة ، تمكن الإنسان من ضبط نفسه لتحمل المتاعب والمشقات والالام ، وضبطها عن الاندفاع بعوامل الضجر والجزع والسئم والملل ، والعجلة والرعونة ، والغضب والطيش والخوف والطمع والأهواء والشهوات والغرائز » . ( حبنكة ، ١٤٠٧هـ ، جـ ٢ ، ص ٣٠٥ )

وللصبر فضائل عظيمة تُظهر مدى إيمان المرء بربه لأن هذه الدنيا دار ابتلاء فكلما صبر المؤمن على ما ابتلاه به ربه كان له الجزاء العظيم، لذا فقد جعل الحق تبارك وتعالى أحد اسمائه الحسنى اسم « الصبور » لأنه يمهل المذنب ويؤخره حتى يعود إليه فإن اخفق في ذلك فسوف يلقى جزاءه على تقصيره، وإن عاد إليه غفر له وتقبله قبولاً حسناً.

لذا فقد حثت الكثير من الايات الكريمة والأحاديث الشريفة على التحلى بهذا الخلق الجميل ، ومنها :

### قوله تعالى:

﴿ يأيها الذين امنوا اصبرُواْ وَصَابِرُوا ورَابِطُوا واَتَقُواْ الله لعلَّكُم تُفْلحُون ﴾ .

وقوله : ﴿ وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللَّهِ ﴾ . (النحل: آية ١٢٧)

وقوله : ﴿ وَاصْبُرْ عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزِمِ الْأُمُورِ ﴾ . ( لقمان : آية ١٧ )

وقال تعالى : ﴿ وبشر الصابرين الذين إذا اصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون ، أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة واولئك هم المهتدون ﴾ .

وقال: ﴿ إنما يوفي الصابرون أجرهم بغير حساب ﴾ . ( الزمر: آية ١٠ )

أما الأحاديث الدالة على وجوب التحلى بهذا الخلق فمنها:

« ما من شيء يصيب المؤمن في جسده يؤذيه ، إلا كفر الله عنه من سيئاته » . ( الألباني ، ١٤٠٥هـ ، من ٣٤٤ )

« إن عظم الجزاء مع عظم البلاء ، وان الله إذا أحب قوماً ابتلاهم ، فمن رضى فله الرضا ، ومن سخط فله السخط » .

(الألباني، ١٤٠٥هـ، م١، ص ٢٢٧)

وقال عليه أفضل الصلاة وأتم السلام:

« الطهور شطر الإيمان ، والحمد لله تملأ الميزان ، وسبحان الله ، والحمد لله تملأن أو تملأ ما بين السموات والأرض ، والصلاة نور ، والصدقة برهان ، والصبر ضياء ، والقرآن حجّة لك أو عليك ، كل الناس يغدو فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها » . (ابن الاثير ، ١٣٧٣هـ ، جـ١٠ ، ص ٣٤٠)

وقال سيدنا عيسى ابن مريم عليه السلام لبنى اسرائيل:

« لقد قيل لكم لا تقاوموا الشر بالشر ، بل من ضرب خدك الأيمن فحول اليه الخد الأيسر ، ومن أخذ منك رداءك فأعطه ازارك » .

(الجزائري، ١٤٠٩هـ، ص ١٩٩)

#### والصبر أنواع ومنها :

١ ـ الصبر على الطاعة وذلك كما نجده في القيام بفروض وواجبات الدين
 الإسلامي لأنها تحتاج إلى المداومة والتحمل والمعاناه كالصلاة وعشرة
 المؤمنين والابقاء على مودتهم كما قال تعالى مبيناً ذلك :

﴿ وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها ﴾ . (طه: آية ١٣٢) وقوله تعالى : ﴿ واستعينوا بالصبر والصلاة ، وإنها لكبيرة إلاَّعلى الخاشعين ﴾ . (البقرة: آية ٤٥) وقوله : ﴿ واصبر نَفْسَكَ مَعَ الذِينَ يَدعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغِداة والعَشيِّ يريدُون وجْهَهُ ﴾ . (الكهف: آية ٢٨)

٢ ـ الصبر عن المعاصى ويتمثل في مقاومة المغريات التى تصادف الإنسان وتزين
 له ارتكاب المحرمات كما قال عليه موضحاً صعوبة الوصول الى الجنه وسهولة
 الوصول إلى النار بقوله:

« حُفّت الجنه بالمكاره ، وصفت النّار بالشهوات » .

(الألباني، ١٤٠٥هـ، ج٤)

٣ ــ الصبر على ما يصيب المؤمن في نفسه أو ماله أو أهله ، يقول الحق عز وجل عن هذا الإبتلاء ما يلى :

« ولنبلونكم بشيء من الخوف والجوع ونقصٍ من الأموال والأنفس والشمرات ، وبشر الصابرين الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة واولئك هم المهتدون » . ( البقرة : آية ١٥٥ ، ١٥٧ )

# وقوله عَيْنَهُ:

قال الله تعالى: « إن الله لايرضى لعبده المؤمن إذا ذهب بصفيّه من أهل الأرض فصبر وأحتسب، بثواب دون الجنة ».

( الغزالي: ١٤١١هـ، طـ ٣، ص ١٤٢ ـ ١٤٤)

اما عن مجموعة الأخلاق المنهي عنها ففيما يلى عرض لبعض منها مع ذكر الأدلة من القرآن والسنه وأقوال بعض المشاهير في التنفير منها وهي :

### الغيبــة :

يقول السلط عن أبي هريرة :

« أتدرون ما الغيبة قالوا : الله ورسوله أعلم ، قال ذكرك أخاك بما يكره ، قيل ، أفرأيت أن كان في أخى ما أقول ، قال : إن كان فيه ما تقول فقد أغتبته ، وإن لم يكن فيه فقد بهته » . « مسلم ، ص ١٤٢ » .

## ويقول في تعريفها أيضا الأمام الغزالي بأنها:

« أن تذكر أخاك بما يكره لوبلغه ، سواه ذكرته بنقص في بدنه أو تسبه في خلقه ، أو في خلقه ، أو في خلفه ، أو في خلفه ، أو في دينه أو في دنياه ، حتى في ثوبه وداره ودابته » . « الغزالي ، ص ٣ ،١٤٣ »

وهذا الخلق بغيض ينشر الأحقاد بين الناس ويقطع أواصر المحبة فيما بينهم ، لـذا فقد نهى الأسلام عنه وجاء فى تبيين كراهة هذه الصفة قول الحق جلّ وعلا .

« ولا يغتب بعضكم بعضاً أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتاً فكرهتموه واتقوا الله إن الله تواب رحيم ». « الحجرات : آية ١٢ »

### وقــال :

« وَلا تُطِعْ كُلَّ حَلَّف مَّهِينِ ، هَمَّازٍ مَّشَّاءِ بنَميمٍ ، مَّنَّاعٍ للخيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ، عُتُلّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ » . « القلم ، آية ١٠ ـ ١٣ » ، والأحاديث الدالة على وجوب الأبتعاد عن هذا الخلق فمنها :

عن البراء بن عازب قال : خطبنا رسول الله عَلَي صتى سمع العواتق في بيوتها فقال :

« يامعشر من أمن بلسانه لاتغتابوا المسلمين ، ولاتتبعوا عوراتهم ، فإنه من يتبع عورة أخيه يتبع الله عورته ، ومن يتبع الله عورته يفضحه في جوف بيته » . « الألباني ، ١٤٠٥هـ ، ص ٤٥١ » .

وعن عائشة قالت: النبي عَلَيْهُ: حسبك من صفية أنها كذا وكذا « يعنى قصيرة »، فقال: « لقد قلت كلمة لو مزجت بماء البحر لمزجنه ». « النووي ، ١٤٠٨هـ، ص ٥٢ »

# وعن أنس قال: قال رسول الله عَيْنَةُ:

لما عرج بي مررت بقوم لهم أظافر من نصاس يخمشون وجوههم وصدورهم ، فقلت من هؤلاء ياجبريل ؟ قال : هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ويقعون في أعراضهم » . « الالبانى ، ه ١٤٠٥هـ ، ص ٢٥٩ » .

ومن أقول السلف في التنفير من هذا الخلق ما قاله محمد بن السماك:

« تجنب القول في أخيك لخلتين : أما واحدة : فعلك تغيبه بشيئ هو فيك ، أما الآخرى : فإن يكن الله على العافيه تعبيراً لأخيك على البلاء » . (ابن عبدربه، د. ت، جـ٢، ص ٣٣٥)

« اذکر أخاك اذا غاب عنك بما تحب أن يذكرك به ، ودع عنه ما تحب أن يدع منك » . ( ابن عبدربه ، د. ت ، جـ ۲ ، ص ٣٣٥ )

### وقال الدسن البصرى :

قال ابن عباس:

« لاغيبة في ثلاثه :فاسق مجاهر بالفسق ، وإمام جائر وصاحب بدعة لم يدع بدعته » . ( ابن عبدربه ، د. ت ، جـ ، ص ٣٣٥ ، ٣٣٧ )

### البخسل

من الأخلاق التى حث الإسلام على عدم الأتصاف بها لأنها تتنافى مع كمال خلق المؤمن ويعرفه الإمام الغزالي بأنه:

« قال قائلون : « حد البخل : منع الواجب ، فكل من أدى ما يجب عليه فليس ببخيل ، وقائلون : البخيل هوالذي يستصعب العطية » .

(الغزالي، د. ت، جـ٣، ص ٣٥٩)

« الإمساك حيث يجب البذل بخل » .

(الغزالي، د. ت، جـ٣، بدون، ص ٢٥٩)

أما الآيات والأحاديث الدالة على وجوب الابتعاد عن هذا الخلق فمنها:

#### قوله تعالى :

﴿ ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون ﴾ . « التغابن : آية ١٦ »

#### وقولــه :

﴿ ولا يحسبن الذين يبخلون بما أتاهم الله من فضله هو خيراً لهم بل هو شر لهم سيطوقون ما بخلوا به يوم القيامه ﴾ . ( آل عمران ، ١٨ )

### وقوله :

﴿ الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل ويكتمون ما أتاهم الله من فضله ﴾ . ( النساء ، ٣٧ )

# وقول الرسول عَيْنَ :

« اتقوا الظلم ، فإن الظلم ظلمات يوم القيامة ، واتقوا الشح فإنه أهلك من كان قبلكم ، حملهم على أن سفكوا دماءهم واستحلوا محارمهم » .

(الألباني، ١٤٠٥، جـ٢، ص

(0.1

#### وقولــه :

« لا يدخل الجنة بخيل ولا خب ولا خائن ولا سيئ الملكه » .

(الالباني، ١٤٠٥، جـ٢، ص ٣٨٥)

#### وقولىه :

« مثل المنفق والبخيل كمثل رجلين عليهما جبتان من حديد قد اضطرت أيديهما الى ثديهما وتراقيهما ، فأما المنفق فلا ينفق شيئا الاسبغت أو وفرت على جلده حتى تخفى بنانه ، وأما البخيل فلا يريد أن ينفق شيئا إلا قلصت ولزمت كل حلقه مكانها حتى أخذت بتراقيه فهو يوسعها ولاتتسع » .

# وقال المنافة :

« شر ما في رجل شح هالع وجبن خالع » .

(الألباني، ١٤٠٥هـ، جـ٢، ص ٨٩)

وقال جبير بن مطعم « بينا نحن نسير مع رسول الله عليه ومعه الناس مقفلة من خيبر أذا علقت برسول الله عليه الأعراب يسالونه ، حتى اضطروه الى سمرة فخطفت رداءه ، فوقف عليه فقال :

« أعطوني ردائى فوالذى نفسى بيده لوكان لى عدد هذه العصاة نعما لقسمته بينكم ثم لاتجدونى بخيلا ولاكذابا ولا جباناً » أخرجه البخاري .

(ابن الاثير، ١٣٧٣هـ، جه، ص ١٠)

وقال عمر رضى الله عنه « قسم رسول الله على قسما فقلت و الله يارسول الله على عمر رضى الله عنه « قسم رسول الله على الله عنه عنه منهم ؟ قال : إنهم خيرونى بين أن يسالونى بالفحش أو يبخلوني ولست بباخل » . ( مسلم ، جـ٧ ، ص ١٤٦ )

وقال أبو هريرة « قال رسول الله على السخى الجهول أحب الى الله من العابد البخيل . ( ابن الاثير ، ١٣٧٧هـ ، جه ، ص ٣ )

# أها عن أقوال الصحابة في هذا الذلق فقد قال عنه ابن عباس

« لما خلق الله جنة عدن قال لها تزيني فتزينت ، ثم قال لها : أظهرى أنهارك ، فأظهرت عين السلسبيل ، وعين الكافور ، وعين التسنيم ، فتفجر منها الجنان أنهار الخمر وأنهار العسل واللبن ثم قال : لها أظهرى سررك وحجالك وكراسيك وحليك وحللك وحور عينك فأظهرت فنظر اليها فقال : تكلمى ، فقالت : طوبى لمن دخلنى فقال الله تعالى ، وعزتى لاأسكنك بخيلا » .

(الغزالي، دت، جـ٣، ص ٢٥٥)

وقال على بن أبي طالب كرم الله وجهه في خطبته « إنه سيأتى على الناس زمان عضوض يعض الموسر على ما في يده ، لم يؤمر بذلك قال : تعالى : ﴿ ولا تنسوا الفضل بينكم ﴾ .

#### الظلم :

من مجموعة الأخلاق التى نهانا الإسلام عن الاتصاف بها ـ خلق الظلم ـ لما لهذا الخلق من تأثير سيئ على المجتمع والأفراد الذين يعيشون فيه فأينما وبُجد الظلم وجد الحقد والحسد انتشر القتل وعم الفسادوذلك نتيجة لما يعانى منه المظلوم من كبت وألم تجاه من ظلمه لذا فقد جاء الأسلام منقذاً من عبودية الإنسان لأخيه الأنسان وانقده من ظلمه له وما حدث في الفتوحات الإسلامية واقبال الناس على الدين الحنيف اصدق دليل على رغبتهم في التخلص من كل أنواع الظلم التى كانت تواجههم .

أما عن الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة التي تحث على عدم الاتصاف بهذا الخلق فمنها:

#### قوله تعالى :

﴿ وَمِنْ يَظُلُّمُ مِنْكُمُ نَدْقَهُ عَذَابًا كَبِيراً ﴾ . « الفرقان : آية ١٩ »

وقوله : ﴿ والكافرون هم الظالمون ﴾ . « البقرة : آية ٢٥٤ »

وقول الرسول عَلِيَّ عن ربه في الحديث القدسي :

﴿ يا عبادى إني حرمت الظلم على نفسى وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا ﴾ . فلا تظالموا ﴾ .

# وقوله 🍱 :

« اتقـوا الظلم فإن الظلم ظلمات يـوم القيامـة » .

( مسلم ، د ت ، جـ ۱۸ ، ص ۱۳٤ )

#### وقولىه :

« من ظلم قيد شبر طوقه الله في سبع أرضين » .

(الالباني، ١٤٠٥هـ، جـ٢، ص ٣٨٥)

#### وقولىم :

واتـق دعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب » .

(الألباني، ١٤٠٥هـ، جـ٢، ص ٤٧)

#### وقولىــه:

« اتقوا دعوة المظلوم وإن كان كافراً فإنه ليس دونها حجاب » .

(الألباني، ١٤٠٥هـ، جـ٤، ص ٤٧)

#### وقولىم :

ان الله يملى للظالم فإذا أخذه لم يفلته ، ثم قرأ :

« وكذلك أخذ ربك اذا أخذ القرى وهي ظالمة إن أخذه أليم شديد » . ( مسلم ، د ت ، ج ١٦ ، ص ١٣٧ )

#### الريساء :

#### حقيقته هو:

إرادة العبادة بطاعة المعبود عز وجل للحصول على الحظوة بينهم والمنزلة في قلوبهم » . ( الجزائرى ، ١٤٠٩هـ ، ص ٢٤٣ )

وهذا الخلق من الصفات التي توعد الحق تبارك وتعالى المتصفين بها بالخزى والعذاب لذا فإن الإيمان والرياء لايجتمعان في قلب المؤمن الصادق الإيمان .

وقد قال تعالى في هذا الشأن:

﴿ فويل للمصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون ، الذين هم يراءون و يمنعون الماعون ، أية ٤ : ٦ »

# وقال ﷺ في حديث قدسي :

« أنا أغنى الشركاء عن الشرك من عمل عملا اشرك فيه معى غيري تركته وشركه » . ( صحيح مسلم ، د ت ، جـ ١٨ ، ص ١١٥ )

### وقال الله

« إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر ، قالوا : وما الشرك الأصغر يارسول الله ؟ قال الرياء ، يقول الله عز وجل يوم القيامة : إذا جازى الناس ، اذهبوا الى الذين كنتم تراون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم الجزاء » . ( الألباني ١٤٠٥هـ ، جـ٢ ، ص ٦٨ )

### غ*لق الكبــر* :

## عرفه الأمام الغزالي بقوله:

« اعلم أن الكبر ينقسم الى باطن وظاهر ، فالباطن هو: خلق في النفس والظاهر هو: أعمال تصدر من الجوارح ؟ واسم الكبر بالخلق الباطن أحق وأما الأعمال فأنها ثمرات لذلك الخلق ، وخلق الكبر موجب للأعمال و لذلك إذا ظهر على الجوارح يقال : تكبر ، وإذا لم يظهر يقال في نفسه كبر، فالأصل هو : الخلق الذى في النفس وهو الاسترواح والركون إلى رؤية النفس فوق المتكبر عليه ، فإن الكبر يستدعى متكبراً عليه و متكبراً به ، ... ، فلا يتصور أن يكون متكبرا إلا أن يكون مع غيره وهو يرى نفسه فوق ذلك الغير في صفات الكمال فعندها يكون متكبراً ولايكفى أن يستعظم نفسه ليكون متكبراً ، فإنه يستعظم نفسه لكنه يرى غيره أعظم من نفسه أو نفسه أو مثل نفسه فلا يتكبر عليه ، ولايكفى أن يستحقر غيره ، فإنه مع ذلك لو رأى نفسه أم مثل نفسه أم مثل نفسه أم يتكبر ولو رأى غيره مثل نفسه لم يتكبر ، بل ينبغى أن يرى

لنفسه مرتبه ولغيره مرتبه ، ثم يرى مرتبه نفسه فوق مرتبه غيره ، فعند هذه الاعتقادات الثلاثة يحصل فيه خلق الكبر ، ... وهذه الرؤية وهذه العقيدة تنفخ فيه فيحصل في قلبه اعتداد وهزه وفرح وركون الى ما أعتقده وعز في نفسه بسبب ذلك ، فتلك العزه والهزه ، والركون الى العقيده هو خلق الكبر .

فالكبر هو: عبارة عن الحالة الحاصله في النفس من هذه الأعتقادات وتسمى أيضا عزه وتعظيما ». (الغزالي، جـ٣، ص ٣٤٣)

### أمًّا عن الآيات الهنفرة من هذا الخلق فمنها قوله تعالى :

﴿ تلك الدار الآخره نجـعلها للّذيـن لا يريدون علوا في الأرض ولا فــسادا والعاقبة للمتقين ﴾ . « القصص : آية ٨٣.»

وقوله : ﴿ ولا تصعر خدك للناس ولاتمش في الأرض مرحاً إن الله لا يحب كل مختال فخور ﴾ . « لقمان : آية ١٨ »

وقوله : ﴿ إِن الذين يستكبرون عن عبادتي سيد خلون جهنم داخرين ﴾ . ( غافر ، ٦٠ )

وقوله ﴿ سأصرف عن آياتي الذين يتكبرون في الأرض بغير الحق ﴾ . (الأعراف ، ١٤٦)

### أما الأحاديث الدالة على كراهية هذا الخلق فمنها:

ما جاء عن عبد الله بن مسعود عن النبي الله قال: « لايدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر ، فقال رجل: إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسناً ، ونعله حسنه ، قال: أن الله جميل يحب الجمال ، الكبر بطر الحق وغمط الناس . ( مسلم ، د ت ، جـ ۲ ، ص ۸۹ )

وعن سلمه بن الأكوع رضى الله عنه أن رجلا أكل عند رسول الله عنه أن رجلا أكل عند رسول الله عنه بشماله فقال: « كل بيمينك ، قال لا أستطيع ، قال لا استطعت ، ما منعه الا الكبر ، قال: فما رفعها إلى فيه . (النووي ، ١٤٠٨هـ، ص ٢٢٧)

وعن حارثه بن وهب قال: سمعت رسول الله عليه يقول: ألا أخبركم بأهل النار؟ كل عتل جواظ مستكبر: متفق عليه.

(الألباني ، ١٤٠٥هـ ، جـ٤ ، ص ٣٢١)

وعن أبي سعيد الخدرى رضى الله عنه عن النبي عَلَيْهُ قال: « احتجت الجنة والنار ؟ فقالت النار: في الجبارون والمتكبرون ، وقالت الجنة: في ضعفاء الناس ومساكينهم ، فقضى الله بينهما: إنك الجنة رحمتى ؟ أرحم بك من أشاء ، وإنك النار عذابى ، أعذب بكى من أشاء ، ولكليكما على ملؤها » .

(النووى ، ۱٤٠٨هـ ، ص ۲۲۸)

وعن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله على قال: « لا ينظر الله يوم القيامة الى من جر إزاره بطرا » . ( متفق عليه الألباني ، ص ٢١٤ )

وعنه قال: « قال رسول الله عَلَيْهُ « ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا يزكيهم ، ولا ينظر إليهم ، ولهم عذاب أليم شيخ زان ، وملك كذّاب ، وعائل متكبر » .

« وعنه أن رسول الله عَلَيْ قال : « بينما رجل يمشى ، في حلة وهو يتظهر في عطفه إذا خسف الله به فهو يتجلجل في الأرض إلى يوم القيامة » .

(متفق عليه ، الألباني ، ه١٤٠هـ ، جـ٤ ، ص ١١)

وعنه قال: قال رسول الله عَلَيْكَ : «قال الله عز وجل الكبرياء ردائي والعزة إزاري فمن نازعني واحداً منهما ألقيه في النار ».

(مسلم، دت، جا، ص ٤١)

أما عن أقوال السلف الصالح في ذم هذا الخلق فمنها ما يلى :

قال سعد بن ابي وقاص لابنه يابنى إياك والكبر ، وليكن فيما تستعين به على تركه علمك بالذى منه كنت ، والذى اليه تصير ، وكيف الكبر مع النطفه التى منها خلقت ، والرحم التي منها قذفت ، والغذاء الذي به غذيت .

(ابن عبدربه، دت، جـ٢، ص ٣٥٢)

وقال يحيى بن حيان الشريف إذا تقوى تواضع ، الوضيع إذا تقوى تكبر

وقال بعض الحكماء « كيف يستقر الكبر فيمن خلق من تراب وطوى على القذر ، وجرى مجرى البول » . « ( ابن عبد ربه ، جـ٢ ، ٣٥٢ )

#### الحسـد :

يعرفه الإمام الغزالي بأنه:

« حده كراهية النعمة وحب زوالها عن المنعم عليه » .

(الغزالي، دت، جـ٣، ص ١٨٩)

فهو من أمراض القلوب التي تنتج عن الحقد الناتج عن الغضب وهو نوعان:

١ ـ حسد محمود : وهو أن يتمنى الفرد ما عند الآخرين لكن بدون زوال النعمه عنهم .

٢ ـ حسد مذموم: وهو الذي يتمنى فيه الفرد زوال النعمه عن صاحبها ووصلها
 ١ اليه .

#### وهذا الخلق له العديد من الأسباب ومنها :

١ \_ العداوة والبغضاء .

٢ \_ التعزز . وهو أن يثقل عليه أن يترفع عليه غيره .

٣ \_ الكبر ،

٤ \_ التعجب أو العجب.

ه \_ الخوف من فوت المقاصد .

٦ \_ حب الرياسه . ( الغزالي ، د ت ، ج ٣ ، ص ١٩٣ \_ ١٩٤ )

٧ \_ حب النفس .

۱ \_ « لا تباغضوا ولا تحاسدو ولا تدابروا ، وكونوا عباد الله إخوانا ، ولايحل لمسلم أن يهجر آخاه فوق ثلاث ليال » . (البنا ، ١٣٧٥هـ ، جـ ١٩ ، ص ٢٧٠)

٢ \_ المؤمن يغبط والمنافق يحسد » . ( الغزالي ، د ت ، جـ٣ ، ١٨٩ ) حديث ضعيف ٣ \_ وقال عليه :

« الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب » .

( النووي ، ۱٤٠٨هـ ، ص ٤٧١ )

ع \_ وقال: « ثلاث لا ينجو منها أحد: الظن والطيره والحسد وساحدثكم
 بالمضرج من ذلك: إذا ظننت فلا تحقق، واذا تطيرت فأمض واذا حسدت
 فلا تبغ » .

### وقال عليه الصلاة والسلام :

« دب اليكم داء الأمم قبلكم الحسد والبغضاء والبغضه وهي الحالقه لا أقول حالقة الشعر ولكن حالقة الدين والذي نفس محمد بيده لاتدخلون الجنة حتى تؤمنوا ولاتؤمنوا حتى تحابوا افلا أنبئكم بشيء إذا فعلتموه تحابيتم أفشوالسلام بينكم » . ( البنا ، ١٣٧٥هـ ، جـ١٩ ، ص ٢٣٧ )

وعن أنس قال « كنا يوما جلوساً عند رسول الله على فقال: يطلع رجل الأن من هذا الفج رجل من أهل الجنه قال: فطلع رجل من الأنصار فينفض لحيته من وضوئه وقد علق نعله في يده الشمال، فسلم، فلما كان الغد قال على مثل ذلك، فطلع ذلك الرجل، وقاله في اليوم الثالث فطلع ذلك الرجل.

فلما قام النبي عَيِّه تبعه عبد الله بن عمروبن العاص فقال له:

إنى أقسمت أن لا أدخل على أبي ثلاثاً فإن رأيت أن تؤويني اليك حتى تمضى الثلاث فعلت ، فقال: نعم: فبات عنده ثلاث ليال فلم يره يقوم من الليل شيئا غير أنه إذا انقلب على فراشه ذكر الله تعالى ، ولم يقم لصلاة الفجر ،

قال غير أنى ما سمعته يقول إلآ خيراً ، فلما مضت الثلاث وكدت أن اَحتقر عمله ، قلت : يا عبد الله لم يكن بينى وبين والدى غضب ولاهجره ولكن سمعت رسول الله على يقول كذا وكذا ، فأردت أن أعرف علمك فلم أراك تعمل عملا كثيراً فما الذى بلغ بك ذلك ؟ فقال : ما هو إلا ما رأيت ، فلما وليت دعانى فقال : ما هو إلا ما رأيت نفسى غشا ولا حسداً إلا ما رأيت غير أنى لا أجد على أحد من المسلمين في نفسى غشا ولا حسداً على خير اعطاء الله إياه ، قال عبد الله فقلت له : هي التى بلغت بك وهي التى لانطبق » . (البنا ، ١٣٧٥هـ ، جـ١٩ ، ص ٢٣٧)

## أما عن اقوال السلف الصالح في الدسد فهنها :

قول الأمام على كرم الله وجهه: « لا راحه لحسود ، ولا إخاء لملول ، ولا حب لسيئ الخلق . (أبن عبد ربه ، د ت ، ج ٢ ، ص ٣١٩)

وقال الحسن : ما رأيت ظالماً أشبه بمظلوم من حاسد ، نفس دائم ، وحزن لازم ، وغم لاينفد . « المرجع السابق ص ١٣١٩ » .

وقال عبدالله بن مسعود « لاتعادوا نعم الله قيل له : ومن يعادى نعم الله ؟ قال : الذين يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله ، جاء في بعض الكتب : الحسود عدو نعمتى ، متسخط لقضائي ، غير راض بقسمتى . وقيل : الحسد أول ذنب عصى الله به في الأرض ، فأما في السماء فحسد أبليس لآدم ، وأما في الأرض فحسد قابيل هابيل .

(ابن عبدربه ، المرجع السابق ، ص ١٣٢)



# البرامج الدينية في التلفزيون السعودي

- ۱ ــ زمهید .
- ٢ \_ معايير البحث .
- ٣ \_ البرامج الدينية في التلغزيون السعودي .
- ٤ \_\_ البرامج الدينية المقدمة في التلفزيون السعودي في شهر رمضان من عام ٤١١ اهـ .
  - ه \_ الأسلوب الأحصائي .
  - ٦ \_ التحليل الأحصائي للجداول ومناقشتها .

## ۱\_ تمهید

تعددت وسائل الإتصال في العالم المعاصر فمنها السمعية ومنها السمعية والبصرية ومنها البصرية وهكذا . ومن هذه الوسائل السمعية والبصرية التلفاز أو الرائي أو التلفزيون وهذه الأسماء جميعها إنما تلخص هذا الجهاز الصغير الذي يتم من خلاله نقل الصوت والصورة للمشاهد داخل المنزل من أجل تتبع أحوال العالم والتعرف على كل جديد من حوله فإذا بحثنا عن كلمة التلفزيون وجدنا أنها كلمة أعجمية دخلت العربية من اللغة الانجليزية والفرنسية . وقد اقرها مجمع اللغة العربية بالقاهرة في مجمعه الوسيط وعرفها بجهاز نقل الصورة والأصوات بواسطة الأمواج الكهربائية :

ثم أطلق بعض المحدثين كلمة (الرائي) على هذا الجهاز وهو اسم فاعل بمعنى المفعول فهو من رأى مرئي فهو رائي . (الغلاييني، ١٤٠٥هـ، ص ١٣٦)

وأول دولة اهتمت بهذا الجهاز هي الولايات المتحدة الأمريكية ، وتم اختراع جهاز تصوير تلفزيوني في عام ١٩٢٣م على يد زوريكين ثم استطاع جون ل. بيرد من تصميم أول جهاز تلفزيوني ميكانيكي في عام ١٩٢٦م .

ثم استطاعت بريطانيا إرسال أول بث تلفزيوني منتظم في عام ١٩٣٦م ثم جاءت بعدها الولايات المتحدة الأمريكية ثم أغلق التلفزيون البريطاني نتيجة للحرب العالمية الثانية ولم يفتح إلا في عام ١٩٤٦م. (الغلاييني، ١٤٠٥هـ، ص ١٣٦)

### ٢ \_ معابير البحث :

استقت الباحثة معايير البحث من الينابيع الآتية : أهداف سياسة التعليم بالمملكة \_ أهداف السياسة الاعلامية في المملكة \_ أهداف التربية الإسلامية وفيما يلى تناول لكل خيار منها :

أولاً: أهداف سياسة التعليم بالملكة والخاصة بالخطة الخمسية الخامسة من ١٤١٠هـ إلى ١٤١٥هـ فهي كالآتي:

١ \_ رفع كفاءة التعليم .

٢ ـ التأكيد على أن يلبي التعليم العام الاحتياجات والمتطلبات الدينية والإقتصادية
 والاجتماعية للمملكة العربية السعودية

- ٣ \_ توفير وتأمين المرافق التعليمية بأقل تكلفة .
- ٤ \_ تخفيض نسبة الأمية بين المواطنين والمواطنات .
- ه ـ تحقيق درجة عالية من النوعية والفعالية ورفع كفاءة الأداء العلمى والإداري
   لؤسسات التعليم العالي لتحسين مستوى العملية التعليمية ومحتواها
- ٦ ـ تفاعل نشاط مؤسسات التعليم العالى مع متطلبات التنمية الإقتصادية
   الاجتماعية .
- التنسيق والتعاون الإيجابي بين مؤسسات التعليم فوق الثانوي لتحقيق أهدافها
   وسياساتها بشكل خاص وأهداف التنمية بشكل عام .
  - ٨ \_ توسيع قاعدة التعليم العالي وتنويع برامجه من أجل خدمة قضايا التنمية .
    - ٩ \_ العناية المستمرة بتنمية البحث العلمى وتشجيعه ،
- ١٠ـ تأمين فرص التعليم الجامعي للمواطن ذي الكفاءة والقادر علمياً وذهنياً على مواصلة دراسته .

# ثانياً: السياسة الإعلامية بالملكة:

تهدف السياسات الإعلامية إلى تحقيق الأهداف الآتية:

- ١ ـ تحديد وسائل التقنية التي ينبغي استخدامها والتي ستعمل على استكمال
   التغطية الإعلامية لكافة المواقع الجغرافية في الملكة .
- ٢ \_ رفع مستوى الإعداد المحلي للبرامج وتحسين نوعية ومحتويات البرامج الإذاعية والتلفازية بهدف مقابطة الإحتياجات الثقافية والتعليمية والعلمية والترفيهية للجمهور ولا سيما للنساء والأطفال والشباب بالاضافة إلى دعم الأهداف الاجتماعية فيما يتعلق بخدمة المجتمع والتوجيه الاجتماعي .
- ٣ ـ تشجيع الانتاج الفكري والإبداعي من خلال الحوافز وتشجيع الناشرين
   بالقطاع الخاص لزيادة حجم المطبوعات المحلية والأعمال المترجمة والاهتمام
   بنوعيتها

- ٤ ــ التوسع التدريجي في أجهزة الخدمات الثقافية التى تثبت الدراسات جدواها ،
   وتقديم الدعم الكافي لها عند أنشائها .
- ه ـ الاستمرار في عملية الاستكشافات الأثرية والمحافظة على الملكية الثقافية
   وأنشاء المتاحف .
- ٦ استغلال المرافق التابعة للرئاسة العامة لرعاية الشباب في زيادة حجم
   النشاطات الثقافية وتوزيعها بين مختلف المناطق .

### ثالثاً: أهداف التربية الإسلامية:

تشمل أهداف التربية الإسلامية كل ما يتصل بحياة الإنسان المسلم من نواحي اجتماعية أو إقتصادية أو سياسية ، فالإسلام دين يدعو إلى الأخلاق ويميز بها سلوك المؤمن الصالح عن غيره ، لذا فقد جعل معيار القيم الاخلاقية من المعايير الهامة في حياة المسلم .

### والقيم الأخلاقية هي :

« مبادىء تحكم بها على صواب الغابات والأعمال » (الكيلاني ، ١٤٠٩ ، ٣٠٥) ومن أهم القيم الاخلاقية قيمة التقوى .

#### والتقوى معناها :

في اللغة: اتقاء الانحراف عن الصواب وإتقاء الوقوع في الخطأ.

### أما اصطلاحاً:

« هى المعايير والمقاييس التى يتبناها \_ إنسان التربية الإسلامية \_ لإتقاء الاصطدام بالقوانين الإلهية \_ أو السنن حسب التعبير القرآني \_ التى توجه نموذج العلاقات التى حددتها فلسفة التربية الإسلامية لإنسانها مع الله والكون والإنسان والحياة والآخرة ، والإتقاف مع هذه السنن يعبر عنه بمصطلح « الحلل » والاصطدام يعبر عنه بمصطلح « الحرام » . (الكيلانى ، ١٤٠٩ ، ٣٠٧) ومحاور هذه القيمه يقوم على الأبعاد الآتية :

ـ بعد عقائدي هو الإيمان بالغيب ووحدة الرسالة والإيمان بالآخرة .

\_ بعد ديني محوره إقامة الصلاة .

\_ بعد اجتماعي محوره التوازن الإقتصادي .

والمحور الرئيسي لهذه الأبعاد هو المحور الإجتماعي الإقتصادي لأنه يجسد واقع معيشي محسوس هو الذي يحقق بقان النوع البشرى وهو غاية فلسفة التربية الإسلامية ويتجلى سمو هذه الغاية مع ما حصل في الكنيسة عندما حقرت حاجات « بقاء النوع » فكان ثمرة عملها الإلحاد والإنحلال بدل الإيمان والفضيلة .

وقيم التقوى تتدرج في المستويات الآتية : قيم الإسلام ـ قيم الإيمان ـ قيم الإحسان .

### اما قيم الإسلام:

فهي القيم التى توجه سلوك المبتدئيين في التربية الإسلامية أو تلك التى توجه سلوك عامة الناس الذين يستسلمون للعرف والتقاليد التى تشيعها الطليعة التى تشيع قيم التقوى وتجسد انتصارها وسيادتها .

( الكيلاني ، ١٤٠٩ ، ٣١١ )

### اما قيم الإيمان:

فهي تلك التى تُقيم علاقات الأفراد والجماعات داخل أمة المؤمنين على أسماس من الروابط الفكرية والوعى بعلاقات الإنسان بالخالق والكون والإنسان والحياة والأخرة ، وبذلك تمنح أمة المؤمنين ثقافتها المميزة .

( الكيلاني ، ١٤٠٩ ، ٣١١ )

## قيم الإحسان:

تدور حول العلاقات بين أمة الإسلام والأمم الأخرى وتبرز ملامح رسالتها الحضارية بين الأخرين .

وهنا تتسع دائرة قيم التقوى لتشمل الدائرة الإنسانية كلها ويمارس إنسان التربية الإسلامية العمل الصالح من أجل صلاحه وجماله ورقيه .

( الكيلاني ، ١٤٠٩ ، ٣١١ )

### تطبيقات على قيم القوى :

من خلال ما سبق نجد أن قيم التقوى تتصل بشكل وثيق بحياة الفرد المسلم \_ وتحدد هويته ومدى ارتباطه بدينه الإسلامي المميز \_ لذا فقد صنفت أخلاق المسلم الموحد بالله فى صنفين رئيسيين هما:

١ \_ مجموعة أخلاق إسلامية مرغوب بها يجب على كل مسلم التحلى بها حتى تميز شخصيته الإسلامية .

٢ \_ مجموعة أخلاق غير إسلامية يجب على كل مسلم الإبتعاد عنها .

الأخلاق الإسلامية المستوحاه من قيم التقوى ، والتى يحثنا ديننا الحنيف على الاتصاف بها ، ويرغبنا فيها ، والتى استنبطتها الباحثة كمقياس من خلال تواجدها في البرامج الدينية المعروضة خلال شهر رمضان المبارك من عام ١٤١١هـ عبر شاشة التلفاز السعودى هى :

١ \_ حسن الخلق . ٢ \_ التواضع . ٣ \_ الحلم . ٤ \_ الصبر . ه \_ الحياء

٦ ـ الرفق . ٧ ـ الرحمة . ٩ ـ الصدق . ١٠ ـ التعاون . ١١ ـ الأمانة .

١٢\_ العفو . ١٣\_ العدل . ١٤\_ الوفاء . ١٥\_ الكرم . ١٦\_ التقوى .

١٧ حسن العبادة ، ١٨ حب الخير ، ١٩ الورع ، ٢٠ الزهد ،

٢١ الجهاد . ٢٢ ـ ترك مالا يعنى . ٣٣ ـ الإيثار ، ٢٤ ـ التآخي ،

ه ٢ ـ الأمر بالمعروف . ٢٦ ـ النهى عن المنكر ، ٢٧ ـ التنفير من الشر ،

اما الأخلاق غير المرغوب بها والتى استنبطتها الباحثة من خلال البرامج الدينية المقدمة في دوره شهر رمضان من عام ١٤١١هـ هي:

١ ـ الظلم . ٦ ٢ ـ الكذب . ٣ ـ الغيبة . ٤ ـ الكبر ، ٥ ـ الحسد ،

٦\_ الحقد . ٧ النفاق . ٨ الغرور . ٩ الإعجاب ، ١٠ الرّياء .

١١\_ الخدع . ١٢\_ الغلو . ١٣\_ التدخل فيما لا يعنى . ١٤\_ سوء الخلق .

ه ١ ـ شرب الخمر . ١٦ ـ التعدى على حقوق الغير . ١٧ ـ النميمة ،

١٨ ـ الغش . ٢٠ البخل . ٢٠ الشح .

٣ \_ البرامج الدينية في التلفزيون السعودي :

تتمثل البرامج الدينية في التلفزيون السعودي في نوعين مميزين هما:

١ \_ الحديث الديني المباشر.

٢ \_ الندوات والمناقشات الدينية .

أولاً: الحديث الديني الهباشر:

ويُعرفه أبو الخير بأنه :

« عبارة عن نقل فكرة من شخص إلى الجمهور مباشرة ، وعادة ما تكون موضوعاته غير متشعبة ويعرض المتحدث فكرته في الحديث بإحدى طريقتين :

١ \_ حفظها وإلقائها .

٢ \_ تسجيل بعض الملاحظات والاستعانة بها أثناء الحديث »

( ابو الخير ، ١٤٠٩هـ ، ص ١٧ ـ ١٨ )

أما عن الموضوعات التي يهتم الحديث الديني بمناقشتها فهي بصورة رئيسية ما يلي :

١ \_ موضوعات في العقيدة الإسلامية .

٢ \_ موضوعات تشرح العبادات وأحكامها .

٣ \_ موضوعات تشرح المعاملات بين الناس تبين الآراء الشرعية فيها ورأى الشريعة في ذلك .

٤ \_ موضوعات تشرح الأخلاق والسلوك الاجتماعي في الإسلام .

ه \_ موضوعات الثقافة والفكر الإسلامي .

٦ \_ المشكلات الاجتماعية ونظرة الشريعة لها .

- ٧ \_ الغزو الفكري الشرقي والغربي والرد على اباطيله وشبهاته .
- ٨ \_ القضايا العالمية كالمجاعة والحرب والسلام ونظرة الإسلام لها .
  - ٩ \_ موضوعات التربية وحقوق الأبناء .
- ١٠ موضوعات عن الأسرة وغير ذلك . (ابو الخير ، ١٤٠٩هـ ، ص ٢٤ ـ ٢٥)
   وهناك بعض الشروط الواجب توافرها في الموضوع المختار للحديث الديني ومنها :
- ١ \_ أن يكون موضوع الحديث المختار مناسباً من حيث الوقت حيث تُحدد حصص وقتية لكل برنامج أو حديث . لذا وجب على المتحدث أن يغطى جوانب الموضوع في الزمن المحدد .
- ٢ ـ يجب على المتحدث عند اختياره لموضوع الحديث الديني أن يكون هذا الموضوع في إطار اهتمام الناس ومناسباً لوقت تواجدهم حتى يمكن أن يناقش القضايا والمشكلات التي يهتم الناس بها وتشغل تفكيرهم .
- ٣ ـ يتميز الحديث الديني بالتركيز حيث إن المتحدث يحاول حصر الموضوع في نقاط محددة .
- ٤ ـ من الأشياء التى تميز الحديث أيضاً أن يكون موضوعه مشوقاً جذاباً يشيد
   الانتباه ويتميز بالتالى بالقصر حتى لا يشتت ذهن الذى يتابعه .
- ه \_ من الأمور المهمة أيضاً أن يكون صوت المتحدث محبوباً للسامعين لأن ذلك يجعلهم احرص على متابعة الحديث والاهتمام به ،

# أيضاً الحديث يمر بمراحل عند إعداده وهي :

- ١ ـ مرحلة تحديد الموضوع حيث يتم فيها اختيار الموضوع المناسب ووضع
   العنوان المناسب له .
  - ٢ \_ جمع المعلومات من المصادر والوسائل اللازمة .
- ٣ وضع الخطوط الرئيسية للموضوع من حيث البداية وكيفية عرضه والخاتمة
   التى تلخص الفكرة الأساسية للحديث .
- ٤ \_ إجراء التجارب « والبروڤات » اللازمة في الأستديو قبل اذاعة
   البرنامج أو الحديث بوقت كاف .

ثانياً: الندوة:

ويعرفها أبو الخير بأنها :

« عبارة عن حديث غير مباشر يشترك فيه اثنان أو ثلاثة على الأكثر وتتناول موضوعاً أو قضية هامة تختلف فيها وجهات النظر أو تتفق وفى حالة اتفاقها يتم تناولها من جوانبها المختلفة بحيث يتولى كل شخص من المشاركين في الندوة جانباً من جوانب الموضوع » . ( ابو الخير ، ١٤٠٩هـ ، ص ١٨ ) أما عن الموضوعات التي تتاولها الندوة فهي غالباً ما تتاول التالى :

- ١ \_ العقيدة الإسلامية .
  - ٢ \_ فقه المعاملات .
- ٣ \_ الثقافة والفكر الإسلامي .
  - ٤ \_ العبادات وأحكامها .
  - ه \_ المشاكل الاجتماعية .
    - ٦ \_ الغزو الفكرى .
  - ٧ \_ التربية وحقوق الأبناء .
  - ٨ ـ موضوعات عن الأسرة .
    - ٩ \_ القضايا العالمية .

وهناك شروط يجب توافرها في موضوع الندوة ومنها:

- ١ \_ أن يخضع موضوع الندوة للزمن المحدد للندوة ،
- ٢ \_ أن يكون موضوع الندوة من الموضوعات التي يهتم المشاهدون بمتابعتها .
- ٣ ـ أن يكون موضوع الندوة شاملاً يحتوى على وجهات نظر الحاضرين أو الذين
   يديرون الندوة ومناقشاتهم . (ابو الخير ، ١٤٠٩هـ ، ص ٥١ ـ ٣٥)
  - كما أن الحديث الديني يمر بمراحل كذلك الندوة الدينية تمر بمراحل منها:
    - ١ \_ مرحلة اختيار القضية أو الموضوع .

- ٢ ـ مرحلة جمع المعلومات ،
- ٣ \_ اختيار الضيوف المناسبين للموضوع.
- ٤ \_ وضع الخطوط الرئيسية للندوة من حيث بدايتها وعرضها للموضوع والخاتمة .
- ه \_ ترتيب الكلام بين أعضاء الندوة بحيث يختار كل من المتحدثين جانباً من الموضوع ليتحدث فيه .

أما عن البرامج الدينية والتي قدمت في شهر رمضان في هذا العام ١١٤١هـ والتي ركزت عليها الباحثة فقط في دراستها فهي التالية:

- ١ ـ برنامج من ( نسمات الايمان في رمضان ) من تقديم الاستاذ : زهير خالد \_ ومدته عشر دقائق وهو برنامج يومي .
- ٢ \_ برنامج من (سير التابعين) وتقدمه مجموعة من اساتذة الجامعات بالملكة
   ومدته نصف ساعة ، يومى أيضاً .
- ٣ ـ برنامج (التربية الخلقية في القرآن الكريم) من تقديم : د. قاسم احمد القثروى ، ومدته نصف ساعة وهو اسبوعي .
- ٤ ـ برنامج (حديث ودعاء) تقديم: بعض المشايخ والاساتذة ، مدته عشر دقائق،
   وهو برنامج يعرض بتناوب مع برنامج سبحان الله ، وأحاديث موضوعه .

# وفيما يلى نبذة عن كل برنامج من هذه البرامج:

# أولاً: برنامج ( عن نسمات الإيمان في رعضان ):

برنامج يومى يقدمه الاستاذ: زهير خالد، استاذ السيرة النبوية والاستشراق بكلية التربية بالمدينة المنورة. ليسانس شريعة ودبلوم تربية وعلم نفس، ماجستير اعلام ودعوة وله مشاركات في الندوات الاذاعية والتلفزيونية.

أما فكرة البرنامج فتقوم على تعميق معاني الايمان بالله تعالى واليوم الآخر والقضاء والقدر، مع تصحيح بعض المفهومات الخاطئة عند بعض العامة عن طريق القصص والأحداث التي وردت في الكتاب والسنة والتذكير ببعض مشاهد يوم القيامة.

# ثانياً : برنامج ( **عـن سير التابعين** ) :

برنامج يومي يقدمه مجموعة من أساتذة الجامعات بالمملكة العربية السعودية وفكرة البرنامج تقوم على اعطاء المشاهدين فكرة عن التابعين وكيف ساروا على نهج رسول الله على في وصحابته الأجلاء .

وتعتبر هذه الندوات امتداداً لما سبق عرضه في شهر رمضان من الأعوام السابقة حيث قد سبق تناول سيرة الرسول على من قبل ، ثم سيرة الصحابة وسيرة الصحابة وسيرة الصحابة وسيرة الصحابة عن شهدا العام ١٤١١هـ .

# ثالثاً: برنامج (التربية الخلقية في القرآن الكريم):

وهو برنامج أسبوعي مدته نصف ساعة يشرف على تقديمه: د. قاسم احمد القثروى ، وهو برنامج يهدف إلى مناقشة القيم الأخلاقية التى تناولها القرآن الكريم المرغوب فيها وغير المرغوب فيها ويقوم الدكتور قاسم بإستضافة مجموعة من اساتذة الجامعات بالملكة لمناقشة خلق من الأخلاق المرغوب فيها وغير المرغوب بها .

# رابعاً: برنامج ( **دديث ودعاء** ):

برنامج يتناول حديثاً من أحاديث الرسول على بالشرح ويتعرض فيه للجوانب التربوية والخلقية ثم يختم البرنامج بدعاء من أدعية الرسول على المشهورة .

ويقوم بتقديم حلقات البرنامج مجموعة من الأساتذة المعروفين على المستوى العربي والإسلامي .

وتجدون في قسم الملاحق نموذجاً خاصاً لكل برنامج من هذه البرامج على

# وفيما يلى ستتناول الباحثة طريقة الدراسة الاجرائية:

- ١ \_ الأسلوب الإحصائي .
  - ٢ \_ إجراءات الدراسة .
- ٣ \_ التحليل الإحصائي الجداول ومناقشتها.

# أولاً: الأسلوب الإحصائي:

اعتمدت الباحثة في هذا البحث على أسلوب تحليل المحتوى كأسلوب إحصائي في تحليل وتناول القيم الأخلاقية التى تضمنتها البرامج الدينية في التلفزيون السعودي ويعرف هذا الأسلوب بعدة تعريفات أهمها تعريف سمير حسين والذى يتناسب مع مضمون البحث وهو:

« تحليل المضمون هو أسلوب أو أداة للبحث العلمي يمكن أن يستخدمه الباحثون في مجالات بحثية متنوعة . وعلى الأخص في علم الإعلام لوصف المحتوى الظاهر والمضمون الصريح للمادة الإعلامية المراد تحليلها من حيث الشكل والمضمون ، تلبية للإحتياجات البحثية المصاغة في تساؤلات البحث ، أو فروضه الأساسية طبقاً للتصنيفات الموضوعية التي يحددها الباحث . وذلك بهدف استخدام هذه البيانات بعد ذلك » . أما في وصف هذه المواد الإعلامية التي تعكس السلوك الاتصالي العلني للقائمين بالإتصال ، أو لاكتشاف الخلفية الفكرية أو الثقافية أو السياسية أو المقائدية التي تنبع منها الرسالة الإعلامية ، والتعرف على مقاصد القائمين بالإتصال من خلال الكلمات والجمل والرموز والصور وكافة الأساليب التعبيرية شكلاً بالإتصال من خلال الكلمات والجمل والرموز والصور وكافة الأساليب التعبيرية شكلاً أن تتم عملية التحليل بصفة منتظمة ، ووفق أسس منهجية ومعايير موضوعية ، وأن يستند الباحث في عملية جمع البيانات وتبويبها وتحليلها على الأسلوب الكمي بصفة أساسية » . (طعيمه ، ص ٢٤)

ومن هذا التعريف لأسلوب تحليل المحتوى نجد أنه يمكن الاستفادة منه في البرامج الإعلامية ومن هنا فقد اعتمدت عليه الباحثة كأسلوب إحصائي مناسب لدراستها لأنها تتناول البرامج الدينية وستقوم بتحليلها ثم الكشف عن القيم

الأخلاقية المتضمنة بها ، وجدولتها في جداول خاصة بالقيم الأخلاقية المرغوب فيها ومن ثم عدد تكرارها والنسبة المئوية لها .

# ثانياً: إجراءات الدراسة:

لإستكمال الجانب التطبيقي هذه الدراسة فقد قامت الباحثة بالخطوات الإجرائية التالية :

- ١ ـ قامت الباحثة بالتركيز على تناول البرامج الدينية المقدمة خصيصاً في دورة
   شهر رمضان المبارك للعام ١٤١١هـ .
- ٢ ـ مجموع البرامج الدينية الخاصة بهذه الدورة التلفزيونية والتى أخذت فى
   الاعتبار هى أربعة برامج فقط وهي :
  - أ ـ « من سير التابعين » .
  - ب ـ « من نسمات الايمان » .
  - جــ« التربية الخلقية في القرآن » .
    - د \_« حدیث ودعاء » .
- ٣ ــ قامت الباحثة بتسجيل محتوى هذه البرامج في اشرطة فيديو وكان مجموعها
   ثمانية اشرطة مدة كل شريط منها ثلاث ساعات .
  - ٤ \_ قامت الباحثة بتفريغ محتوى هذه الأشرطة .
- ه \_ استخلصت الطالبة القيم الأخلاقية التي أحتوتها هذه البرامج وعدد مرات تكرارها في كل برنامج أو حلقة ،
  - ٦ \_ قامت الباحثة بتصنيف القيم الأخلاقية التي استخلصتها إلى مجموعتين :
    - أ \_ قيم أخلاقية مرغوب فيها .
    - ب ـ قيم أخلاقية غير مرغوب بها .

# ٧ ـ قامت الباحثة بوضع مقياس شامل لهذين الصنفين رتبت بحسب أهمية القيم الأخلاقية من وجهة نظرها الخاصة وكان هذا الترتيب على النحو التالى:

## أ \_ القيم الأخلاقية المرغوب فيها وهي:

٢ \_ التواضع . ١ \_ خلق أو قيمة حسن الخلق . ٤ \_ الصبر ، ٣ \_ الحلم . ٦ \_ الرفق . ه \_ الحياء . ٨ ـ الرحمة . ٧ \_ الإخلاص . ١٠ـ التعاون . ٩ \_ الصدق . ١٢\_ العفو . ١١\_ الأمانة . ٤١ الوفاء . ١٣\_ العدل . ١٦\_ التقوى . ه١\_ الكرم . ١٨\_ حب الخير . ١٧\_ حسن العبادة . ٢٠\_ الزهد . ١٩\_ الورع . ٢٢\_ ترك مالا يعنى . ٢١ الجهاد . ٢٤ التأخي ، ٢٣\_ الإيثار . ٢٦\_ النهي عن المنكر. ٥٧ الأمر بالمعروف.

٢٧\_ التنفير من الشر ،

## ب \_ القيم الأخلاقية غير المرغوب بها وهي :

٢ \_ الكذب .

١ \_ الظلم .

٤ \_ الكس .

٣ \_ الغيبة .

٦ \_ الحقد .

ه \_ الحسد .

٧ \_ النفاق . ٨ \_ الغرور .

٩ \_ الإعجاب .

١١\_ الخداع . ١٢\_ الغلو .

١٣\_ التدخل فيما لا يعنى : ١٤ سوء الخلق ،

ه ١ ـ شرب الخمر . ١٦ ـ التعدى على حقوق الغير .

١٧\_ النميمة . ١٨ الغش .

١٩ ـ البخل .

٨ ـ قامت الباحثة بوضع جدول خاص بكل البرامج الدينية وذلك تصاعدياً مع عدد حلقات كل برنامج فيها ، ثم جدول خاص يحسب القيم الأخلاقية المرغوب فيها ثم نسبتها في كل برنامج ، وكذلك مجموع القيم الأخلاقية غير المرغوب فيها ثم نسبتها في كل برنامج .

٩ ـ قامت الباحثة بوضع جدول خاص لكل البرامج الدينية المقدمة خلال شهرررمضان بهدف الكشف عن الجوانب الخلقية التي تناولها كل برنامج على حدة ثم معرفة عدد مرات تكرار كل قيمة فيها سواءً كانت قيمة مرغوب فيها أو غير مرغوب فيها ثم حساب النسبة المئوية لكل قيمة أخلاقية على حدة .

١٠ استخدمت الباحثة في الأسلوب الإحصائي الطريقة التالية : جمعت الباحثة عدد مرات تكرار القيم الأخلاقية لكل برنامج ثم قسمتها على مجموعة القيم :

عدد تكرار كل قيمة على حدة = \_\_\_\_\_ × ١٠٠ = نسبة تكرارها مجموع تكرار كل القيم

مثال الجدول الثاني والخاص بالقيم الأخلاقية التى تضمنها برنامج من سير التابعين بلغ مجموع القيم الأخلاقية المرغوب فيها ( ٢٦٨ ) قيمة تكررت في مجموع حلقات هذا البرنامج فقامت الباحثة بقسمة عدد مرات تكرار القيم الخلقية مثل حسن الخلق والتى كانت ( ١٨ ) مرة عى مجموع القيم ( ٢٦٨ ) ثم ضربها في ١٠٠

من مجموع القيم التي قدمت خلال هذا البرنامج .

١١\_ قامت الباحثة بعد ذلك بمناقشة وتحليل جميع الجداول إحصائياً .

وفيما يلي التحليل الاحصائي للجداول:

جدول رقم (١) يوضح عدد تكرار القيم الأخلاقية المرغوب فيما وغير المرغوب فيما ونسبتما في البرامج الدينية المقدمة في شمر رمضان ١١١ اهـ

|                | عــدد<br>الحلقات | •              | عدد تكرار القب<br>غيرالمرغوب في | l               | عدد تكرار القب | إسم البرنامج الديني              |   |
|----------------|------------------|----------------|---------------------------------|-----------------|----------------|----------------------------------|---|
| النسبة ٪       | GGE              | النسبة ٪       | عدد التكرارات                   | النسبة ٪        | عدد التكرارات  |                                  |   |
| <b>½ο,٩</b> λ  | 77               | %\Y,V <b>4</b> | 77                              | <u>/</u> /۷۲,٦٢ | <b>۲</b> ٦٨    | من سير التابعين                  | \ |
| //٥,٨٨         | ٣                | ? <u>/</u> Y٤  | 191                             | %,, ٤٠          | ۳۱             | التربية الخلقية في القرآن الكريم | ۲ |
| <u>%</u> ۲۷,٤٥ | ١٤               | <u> </u>       | ٩                               | %0,79           | ۲۱             | من سمات الإيمان                  | ٣ |
| ۸۶٫۵۸٪         | ٨                | <u>/</u> ,٩,٦٨ | ۲0                              | <u>/</u> /۱۱,۳۸ | ٤٢             | حديث ودعاء                       | ٤ |
| %°, AA         | ٣                |                |                                 | ٪۱,,۸۹          | ٧              | سبحان الله                       | ٥ |
| <i>%</i> \     | ٥١               | ۲۱۰۰           | ٨٥٢                             | <i>/</i> .\     | 419            |                                  |   |

### التحليل الأحصائم للجدول الأول:

نجد في الجدول السابق أن برنامج « من سير التابعين » يشكل أعلى نسبة مئوية في مجموعة القيم الأخلاقية المرغوب فيها حيث بلغت ( ٧٢, ٦٢ ٪) وهذا يدل على اهتمام هذا البرنامج بغرس القيم الأخلاقية الجميلة في نفس المشاهد وخاصة إذا ما عرفنا أنه ركز من خلال عنوانه على سيرة التابعين الذين قال عنهم الرسول الكريم على الله : « خير القرون قرني ثم الذي يليه ثم الذي يليه » ( النيسابورى ، ١٤٤٢ ، ج٣ ، ٧٧١ ) وهؤلاء فئة عاشت في عصر صحابة رسول الله فتخلقوا بأخلاقهم ، لذا نجد أن القيم الأخلاقية الحسنة قد زخرت بها سيرهم العطرة ، وبالتالي فقد حقق البرنامج هدفه .

أما من ناحية القيم الأخلاقية غير المرغوب فيها فقد كانت نسبتها ( ١٢,٧٩ ٪) وهي نسبة ضئيلة وذلك أن هذا البرنامج يركز على سيرة التابعين للرسول الكريم وبالتالي فقد ملئت حياتهم بالفضائل أما الأخلاق القبيحة فقد ذكرت هنا من قبيل التنفير منها ، لأن أصحاب هذه السير قد ابتعدوا عنها فجاعت نسبتها على هذا النحو الضعيف .

أما من حيث عدد حلقات هذا البرناميج فقد كانت نسبتها ( ٤٥,٠٩ ٪ ) وهي أعلى نسبة وبالتالى فهو أكثر البرامج عرضاً في شاشة التلفزيون السعودى وذلك لأن هذا البرنامج يهدف إلى اعطاء المشاهد نبذة صادقة عن حياة هؤلاء التابعين ومن ثم غرس القيم الأخلاقية الجميلة التي اتسمو بها في روح كل مشاهد ، لذا فقد كثر عدد حلقات هذا البرنامج من أجل أن يتحقق هذا الهدف السامى .

أما البرنامج الثاني « التربية الخلقية في القرآن الكريم » فإننا نجد أن نسبة القيم الأخلاقية المرغوب فيها قد شكلت فيه ( ٨,٤٠ ٪) وهذا لأن هذا البرنامج في مجموع الحلقات التي عرضت في شهر رمضان الكريم وبلغ عددها ثلاث حلقات فقط وقد تناولت مجموعة من القيم الأخلاقية غير المرغوب فيها وهي ( الظلم ـ الحسد ـ الغيبة ) . لذا نجد أن القيم الأخلاقية المرغوب فيها تشكل هذه

النسبة ، لأن الهدف إظهار قبح هذه الأخلاق ، لذا جاءت الأخلاق الجميلة لتظهر مدى قبح هذه الأخلاق .

أما عن مجموعة القيم الأخلاقية غير المرغوب بها فقد كانت نسبتها ( ٧٤٪ ) وهي نسبة عالية وهذا مؤشر على أن هذه النسبة تتناسب مع تحقيق الهدف الذي يصبو إليه هذا البرنامج وهو التنفير من الأخلاق القبيحة .

أما من حيث عدد الحلقات فقد شكلت نسبتها ( ٨٨, ٥ ٪) وهذه نسبة ضئيلة وذلك لأننا في حاجة إلى التنفير من مجموعة القيم غير المرغوب بها .

أما البرنامج الثالث « من نسمات الإيمان » فنسبة القيم الأخلاقية المرغوب فيها قد شكلت فيه ( ١٩١, ٥ ٪) وهذه نسبة لا بأس بها لأن هذا البرنامج يهدف إلى تصحيح الفطره الإنسانية وإرجاعها إلى خالقها ودعوتها إلى التخلص من كل أنواع الشرك الأكبر أو الأصغر ، لذا فإن القيم الأخلاقية المرغوب فيها وغير المرغوب بها والتي بلغت نسبتها ( ٢,٤٨ ٪) كانت بهذ الشكل لأن مناط البرنامج وهدفه يقوم على خدمة وتصحيح العقيدة فقط ،

أما عن عدد حلقات هذا البرنامج فهي مناسبة للفترة وقد بلغت نسبتها ( ٢٧,٤٥ ٪ ) وهي نسبة مناسبة لتحقيق هدف البرنامج .

أما عن البرنامج الثالث «حديث ودعاء » فإننا نجد أن نسبة القيم الأخلاقية المرغوب بها قد بلغت فيه ( ١١,٣٨ ٪) وهي نسبة لا بأس بها لأن هذا البرنامج تناول مجموعة من الأحاديث التي تحث على التحلي بالقيم الأخلاقية الجميلة وخاصة التي تناسب هذه المناسبة الدينية الجليلة وهي شهر رمضان الكريم . أما عن القيم الأخلاقية غير المرغوب بها فقد شكلت نسبتها المئوية ( ١٨ , ١٥ ٪ ) وهي نسبة لا بأس بها لأن البرنامج قد سعى لإظهار قبح بعض الأخلاق غير المرغوب بها فجاءت بهذا الشكل .

أما عن عدد حلقات هذا البرنامج فهى ثمان حلقات فقط وذلك لأن هذا البرنامج لم يعرض بصفة مستمرة خلال شهر رمضان وإنما كان هناك تراوح في عرض حلقات من هذا البرنامج مع برامج أخرى وهى :

- أ \_ برنامج « الأحاديث الموضوعة » للشيخ اسماعيل يسري وقد عرض منه حوالى إحدى عشرة حلقة .
- ب\_ البرنامج الثالث « من أسباب النزول » وقد عرض فيه حوالى ثمان حلقات وهذان البرنامجان كانا يعرضان في دورات أخرى غير دورة التلفزيون اشهر رمضان
- جـ البرنامج الثالث « سبحان الله » وهذا برنامج عرض أيضاً في شهر رمضان وقد بلغت عدد حلقاته ثلاث حلقات فقط وهو عبارة عن برنامج دعائي يسبح فيه المعد والمقدم الله ويظهر فيه دلائل قدرة الله في هذا الكون .

٧١
 جدول رقم (٢) يوضح القيم الأخلاقية التى تضمنها
 برنا مج « من سير التابعين » وتكرارها ونسبتها

| النسبة المئوية                          | عدد تكرارها | القيمة الخلقية المرغوب فيها | ۴  |
|-----------------------------------------|-------------|-----------------------------|----|
| /; ٦, <b>٧</b> ١                        | ١٨          | w/* 1/ a                    |    |
|                                         | 1           | حسن الخلق                   | \  |
| % ٦, <b>٧</b> ١                         | 14          | التواضع                     | ۲  |
| % A, 4 o                                | 75          | الحــلم                     | ٣  |
| <u>%</u> ٣,٣ <u>0</u>                   | •           | الصيبر                      | ٤  |
| / 1, 29                                 | ٤ .         | الصياء                      | ٥  |
| / \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | 0           | الرفـــق                    | ٦  |
| ٣,٣٥                                    | ٩           | الإخلاص                     | ٧  |
| <i>٪</i> ۱,۸٦                           | ٥           | الرحمــة                    | ٨  |
| % <b>٣,</b> ٣٥                          | ٩           | الصدق                       | ٩  |
| ٪ ۱,۱۱                                  | ٣           | التعاون                     | ١. |
| ۲۸,۱٪                                   | ٥           | الأمانــة                   | 11 |
| ۲۸,۱٪                                   | ٥           | العـــقو                    | 17 |
| ۲۸,۱٪                                   | ٥           | العـــدل                    | ۱۳ |
| % • ,VE                                 | ۲           | الوفاء                      | ١٤ |
| % Y, <b>9</b> A                         | ٨           | الكـــرم                    | ۱٥ |
| % V, • A                                | ١٩          | التقــوي                    | 17 |
| % <b>\£</b> ,00                         | 79          | حسن العبادة                 | ۱۷ |
| ٪ ۱٫۱۱                                  | ٣           | حب الخير                    | ١٨ |
| % Y, 4A                                 | ٨           | السودع                      | ۱۹ |
| % <b>\\</b> ,\ <b>\</b>                 | ٣.          | الزّهد                      | ۲. |
| % V, £7                                 | ۲.          | الجهاد                      | ۲۱ |
| ۲۸,۱٪                                   | ٥           | ترك مالا يعنى               | 77 |
| % 1, ٤٩                                 | ٤           | الإيــثار                   | 74 |
| -                                       | _           | التأذي                      | 78 |
| / 1, 44                                 | ٥           | "<br>الأمر بالمعروف         | ۲٥ |
| % • <b>,</b> ¥£                         | ۲           | النهي عن المنكر             | 77 |
| % 1, ٤٩                                 | ٤           | التنفير من الشر             | ۲۷ |
| ٪۱۰۰                                    | ۸۶Y         | المجمسوع                    |    |

التحليل الاحصائي للقيم الأخلاقية التى تضمنتها البرامج الدينية والخاصة بدورة شهر رمضان الكريم فهي على النحو التالي:

أولاً: برنامج « من سير التابعين » والتحليل الإحصائي لها من واقع الجدول ( ٢ ) نجد أن هذا البرنامج قد احتوى على العديد من القيم الأخلاقية المرغوب فيها وأعلى نسبة سجلت لهذه القيم هى: قيمة (حسن العبادة) حيث بلغت نسبتها ( ٥٥, ١٤ ٪) وذلك لأن هذا البرنامج يهتم بإظهار محاسن الجيل الأول ممن عاشروا أصحاب رسول الله عليه وكيف كانوا مخلصين في عبادتهم لله . لذا فقد ملكوا العالم بحسن عبادتهم وتقواهم لله . لذا نجد أن نسبة ذكر التقوى التى اتسم هؤلاء الفضلاء بلغت ( ٧ ٪) من النسبة العامة .

ثم يلى حسن العبادة من حيث النسبة خلق (الزهد) حيث بلغت نسبته (١١,١٩٪) حيث إن هذا الخلق والذي يعني التخلي عن ملذات الدنيا والرغبة فيما عند الله . خلق ينزه صاحبه عن كل نقص ويدفعه للإخلاص مع الله . لذا فقد كرر ذكره حوالي (٣٠) مرة وهي مناسبة في دفع المشاهدين للتحلي بهذا الخلق النبيل وخاصة في وقتنا الحاضر الذي اندفع فيه الناس وراء الشهوات ونسوا الأخرة . لذا وجب حثهم على التخلي عن ملذات الدنيا والعودة لله .

أما الخلق التالى فهو خلق (الحلم) حيث بلغت نسبته (٨,٩٥ ٪) وهذا مؤثر على مدى تحلي هؤلاء الصفوه بهذا الخلق الحسن الذى إن عم انتشر الحب والإخاء بين الناس لأن العفو والحلم على الأخرين والتجاوز عمن يسيىء لنا خلق ينزه صاحبه ويرتقي به إلى درجة عالية الذا فقد حرص هذا البرنامج على تركيز هذه القيمة الجميلة مما يدفع المشاهد إلى التحلى بها المحلية عما يدفع المشاهد إلى التحلى بها المحلية عما يدفع المشاهد إلى التحلى بها المحلية على المح

ثم يلى هذا الخلق خلق (الجهاد) حيث بلغت نسبته (٧,٤٦ ٪) وهي نسبة جيدة وقد تناول هذا البرنامج هذا الخلق بمعانيه المختلفة سواء الجهاد في سبيل الله وهو المعنى الحقيقي للجهاد أو معنى مجاهدة النفس أى الحد من شهواتها .

وهذا أمر يجب أن يهتم به مثل هذا البرنامج لحث المشاهد على عدم التكالب على طلب الدنيا وكبح شهوات النفس وخاصة في هذا الوقت الذى كثرت فيه مغريات الحياة . وأيضاً دعوة الشباب من أجل اعلاء كلمة الحق تبارك وتعالى في هذا العالم الذى عم فيه الفساد وتشعبت بالناس السبل وابعدتهم عن الحق . لذا وجب حث الشباب المسلم على نشر كلمة الحق والتفاني من أجل ذلك .

ثم يلى ذلك خلق (التواضع) وقد بلغت نسبته (7,٧١٪) وكذلك خلق حسن الخلق بلغت نفس النسبة وهى (7,٧١٪) أما فيما يخص خلق التواضع فهو خلق جميل يمثل الرأفة ولين الجانب للآخرين وهذا يرفع من قدر المسلم ويزيد محبته في قلوب الأخرين . لذا فقد أهتم هذا البرنامج بالدعوة الى التحلي بمثل هذا الخلق الحسن .

أما خلق (حسن الخلق) فهو دعوة لكل مسلم أن يتصف بحسن الخلق في كل أموره في الغضب والرضا في الحب والكره في كل وضع يمر عليه يجب أن يتميز بحسن الخلق وهذا تأييد لقول الرسول عليه : «ينال العبد المؤمن بحسن الخلق درجة الصائم القائم » (النووى، ١٤٠٨هـ، ص ٢٣٠). لذا فقد اهتم البرنامج بتكراره وحث المشاهد على التحلى بها وكانت النسبة المئوية لتكرار هذه القيمة هو (٢٧٠/٪).

ثم يأتى بعده مجموعة من الأخلاق التى نالت نفس النسبة وهي ، خلق الصبر ، والإخلاص ، والصدق ، حيث بلغت نسبة كل واحدة منها (٣,٣٥ ٪) وهى نسبة لا بأس بها لأن هذه أخلاق جميلة يجب علينا التحلي والاتصاف بها .

ثم يأتي مجموعة أخلاق وهي ، الرحمة ، والأمانة ، والعدل ، العفو ، وترك مالا يعنى ، والأمر بالمعروف حيث بلغت نسبة كل خلق منها ( ١,٨٦ ٪) وهذه مجموعة من الأخلاق أيضاً المرغوب فيها والتي نحتاج إليها في حياتنا المعاصرة ثم تأتي مجموعة من الأخلاق وهي ، الحياء ، والإيثار ، والتنفير من الشرحيث تبلغ نسبتها ( ١,٥٠ ٪) وهي أيضاً من الأخلاق الفاضلة التي يجب علينا الاتصاف بها وإن كانت درجة تناولها ليست بالكافية ،

ثم تأتي مجموعة من الأخلاق وهي ، الوفاء ، النهي عن المنكر ، وبلغت نسبة كل منهما ( ٧٤, ٠ ٪ ) وهي نسبة ضئيلة وكان الواجب أن يكون هنالك تركيز أكثر عليهما .

أما عن مجموعة القيم الأخلاقية غير المرغوب بها في برنامج « من سير التابعين » وذلك من خلال الجدول ( ٣ ) فهي على النحو التالي :

أكثر خلق حث هذا البرنامج على الإبتعاد عنه هو خلق (الغيبة) حيث أخذ نسبة (١٨,١٨ ٪) من مجموعة النسب وهي نسبة جيدة ، لأن هذا الخلق وضيع وينشر الأفات والشرور بين أفراد أي مجتمع ، لذا وجب التحذير منه والحث على الإبتعاد عنه .

يأتي بعد ذلك خلق (الظلم) و (النفاق) وهما خلقان سيئان لأن الظلم يؤدى إلى نشر الاحقاد بين أفراد المجتمع الواحد وكذلك النفاق فهو خلق ذميم يدل على سوء خلق صاحبه الذا فقد بلغت نسبة هذين الخلقين (١٢,١٢ ٪) لكل منهما

يأتي بعدها خلق ( الغرور ، والنميمية ، والغش ) وقد بلغت نسبة كل منها ( ٩ ٪ ) وهي نسبة لا بأس بها لأن المفروض أن تكون بصورة مكثفة أكثر لأنها أخلاق ضارة .

ثم يأتي خلق (الكبر، والرياء، والبخل) بلغت نسبة كل واحد منها ( ٦٪) وهي نسبة قليلة لأن هذه الأخلاق سيئة ويجب التحذير منها بشكل أكثر.

ثم يأتي خلق (الكذب، الحسد، الاعجاب، التعدى على حقوق الغير) وقد بلغت نسبة كل خلق منها (٣٪) وهي نسبة ضنئيلة لأن الواجب الإهتمام بالتوعية بمثل هذه الأخلاق السيئة.

أما عن بقية الأخلاق التي رأت الباحثة أنها من المجموعة التي يجب أن ينفر منها مثل هذا خلق ( شرب الخمر ، الشح ) فهذه المجموعة لم يرد ذكرها في هذا البرنامج وكان ينبغي أن يشار إليها وينبه المشاهد الى خطرها ، اما بالنسبة لخلق « وأد البنات » فهذا الخلق قد اندثر مع ظهور أالاسلام ، وإذا ما ورد ذكره في البرامج الدينيه فإنما هو من قبيل الاشارة الى بعض الأخلاق قبل الاسلام .

# جدول رقم (٣) يوضح القيم الأخلاقية التى تضمنها برنا مج ( من سير التابعين ) وتكرارها ونسبتها

| النسبة المئوية         | عدد تكرارها | القيمة الخلقية غير المرغوب             | ۴   |
|------------------------|-------------|----------------------------------------|-----|
| , X 17,17              | ٤           | الظلم                                  | 1   |
| % <b>٣, - ٣</b>        | \           | الكـــذب                               | ۲   |
| / \A, \A               | ٦           | الغيبــة                               | ٣   |
| <b>%</b> ٦,٠٦          | ۲           | الكبر                                  | ٤   |
| % <b>٣,.</b> ٣         | <b>\</b>    | الصب                                   | ٥   |
| %·                     | _           | الحقب                                  | ٦   |
| % \ <b>Y,\</b> Y       | ٤           | النفاق                                 | ٧   |
| % 4,.4                 | ٣           | الغرور                                 | ٨   |
| % <b>٣, •</b> ٣        | \           | الإعجاب                                | ٩   |
| <u>٪</u> ٦,٠٦          | ۲           | الرياء                                 | ١.  |
| χ.•                    | _           | الخداع                                 | ١١, |
| ٪٠                     | _           | الغلسق                                 | ۱۲  |
| х.                     | _           | التدخل فيما لا يعنى                    | ۱۳  |
| χ.•                    | _           | ســـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ١٤  |
| х.•                    | _           | شــرب الخمــر                          | ۱٥  |
| % <b>٣,.</b> ٣         | ١           | التعدى على حقوق الغير                  | ١٦  |
| % <b>૧,</b> ٠ <b>૧</b> | ٣           | النميمــة                              | ۱۷  |
| ٪ ۹,۰۹                 | ٣           | الغـش                                  | ۱۸  |
| / ٦ <b>-</b> ٦         | ۲ ۲         | البذل                                  | 19  |
| 7.•                    | _           | الشـــح                                | ۲.  |
| /۱۰۰                   |             | المجمـــوع                             |     |

تانياً: برنامج « التربية الخلقية في القرآن الكريم » وذلك من خلال الجدول رقم (٤) بالنسبة لمجموعة الأخلاق المرغوب فيها فإننا نجد أن هذا البرنامج قد تناول بعض القيم الأخلاقية المرغوب فيها وقد بلغت نسبها كالتالي:

التعاون) بلغت نسبته (١٦,١٢ ٪) وهي نسبة لا بأس بها وغير كافية لتغطية مثل هذا الخلق الحسن ولعل ذلك يرجع إلى أن هذا البرنامج قد أهتم في حلقاته التي عرضت في شهر رمضان بتناول القيم الأخلاقية غير المرغوب بها كما أن عدد حلقاته قليلة جداً حيث لم يعرض منه سوى ثلاثة حلقات فقط . وهي لا تغطي بحال من الأحوال مثل هذه القيمة . لذا نجد أن نسبة هذا الخلق ضئيلة وهذا هو الحال مع القيم الأخلاقية الأخرى مثل الأمانة حيث بلغت نسبتها (١٦,١٢ ٪) .

ثم يليه خلق الرحمة وبلغت نسبته ( ١٢,٩٠ ٪) وهي نفس نسبة خلق ( العدل ) و ( ترك مالا يعنى ) . وهذه نسبة ضئيلة كذلك خلق ( التأخي ) نسبته ( ١٦,١٠ ٪ ) وهي نسبة ضئيلة .

ثم يلي ذلك خلق (الأمر بالمعروف) و (الصدق) و (التنفير من الشر) حيث بلغت نسبة كل خلق منها (٦,٤٥٪) وهي نسبة ضئيلة أيضاً.

٢ ـ أما عن المجموعة التالية وهي (حسن الخلق ، التواضع ، الحلم ، الصبر ، الحياء ، الرفق ، الأخلاق ، العفو ، الوفاء ، الكرم ، التقوى ، حسن العبادة ، حب الخير ، الورع ، الزهد ، الجهاد ، الإيثار ، النهي عن المنكر ) .

فهى مجموعة لم يتناولها هذا البرنامج ولعل ذلك راجع إلى أنه قد ركز على مجموعة من الأخلاق المنهي عنها ، لذا فلم ترد هذه المجموعة ضمن الحلقات التي تناولتها دورة شهر رمضان الكريم .

# جدول رقم (Σ) يوضح القيم الأخلاقية التى تضمنها برنا مج (التربية الخلقية في القرآن) وتكرارها ونسبتها

| النسبة المئوية           | عدد تكرارها | القيمة الأخلاقية المرغوب فيها | P   |
|--------------------------|-------------|-------------------------------|-----|
|                          |             |                               |     |
| %•                       |             | حسن الخلق                     | ١   |
| % •                      |             | التواضع                       | ۲   |
| % •                      |             | . الحليم                      | ٣   |
| % •                      | _           | المسبر                        | ٤   |
| χ.•                      | _           | الحياء                        | ٥   |
| ٪٠                       | _           | الرفــق                       | ٦   |
| ٪٠                       | _           | الإخلاص                       | ٧   |
| % <b>۱</b> ۲, <b>٩</b> • | ٤           | الرحمة                        | ٨   |
| ٪ ٦,٤٥                   | ۲           | الصدق                         | ٩   |
| ۲۱,۲۲ ٪                  | ٥           | التعاون                       | ١.  |
| ۲۱,۲۱٪                   | ٥           | الأمانة                       | 11  |
| / •                      | _           | العقيق                        | ۱۲  |
| % <b>۱</b> ۲, <b>٩</b> . | ٤           | العسدل                        | ۱۳  |
| %·                       | <u> </u>    | الوفاء                        | ١٤  |
| ٪٠                       | _           | الكــرم                       | ١٥. |
| ٧.٠                      | _           | التقوى                        | 17  |
| ٧.                       | _           | حسن العبادة                   | ۱۷  |
| ٪ ٠                      | _           | حب الخير                      | ١٨  |
| %·                       | <u> </u>    | الـورع                        | 19  |
| %·                       | <del></del> | الزَّهـــد                    | ۲.  |
| % •                      |             | الجهاد                        | ۲۱  |
| % <b>١</b> ٢, <b>٩.</b>  | ٤           | ترك مالا يعني                 | 77  |
| ٪. ٠                     | _           | الإيثار                       | 77  |
| % <b>1</b> ,7V           | ٣           | التاخي                        | 72  |
| / ٦,٤٥                   | ۲           | ي<br>الأمر بالمعروف           | ۲٥  |
| %·                       | _           | النهي عن المنكر               | 77  |
| % ٦, ٤٥                  | Υ           | التنفير من الشــر             | 77  |
| % <b>\.</b>              | ٣١ -        | المجمسوع                      |     |

- أما عن مجموعة الأخلاق غير المرغوب بها فقد كانت نسبتها على النحو التالى:
- ١- خلق (الحسد) وقد بلغت نسبته ( ٢٥,٦٥ ٪) والتي احتواها الجدول رقم
   (٥) وهي أعلى نسبة أخذتها قيمة غير مرغوب بها في هذا البرنامج وهي نسبة مناسبة لأن هذا الخلق وهو الحسد خلق مذموم بغيض ينفر منه الإسلام
   ويحث على عدم الاتصاف به ولتحذير المشاهد منه .
- ٢ ــ يأتي بعد هذا الخلق في النسبة خلق ( الغيبة ) حيث بلغت نسبته (٢٠, ٩٤٪)
   أو ( ٢١٪ ) وهي أيضاً نسبة مناسبة للتنبيه لخطر هذا الخلق .
  - ٣ ـ خلق ( الظلم ) وبلغت نسبته ( ١٨,٣٢ ٪ ) وهي أيضاً نسبة مناسبة .
- خلق (النميمة) وقد بلغت نسبته ( ۲۳, ٥ ٪) وهي نسبة لا بأس بها ان البرنامج قد تناولها هي ومجموعة القيم التالية عبر الحلقات الخاصة التي عرضت عن (الغيبة) و (الحسد) و (الظلم). لذا نجد نسبتها ضئيلة أما قيمة: الأعجاب فبلغت نسبتها ( ۲۷, ٤ ٪) ثم خلق البخل ( ۲, ۱۸ ٪) ثم خلق الشح والنفاق ( ۲, ۳٪ ٪) لكل منهما ثم خلق الحقد ( ۲, ۲٪ ٪) خلق الكبر ( ۲ ٪) ثم خلق (الرياء ( ۷۵, ۱ ٪) ثم خلق التعدى على حقوق الغير ( ۱ ٪) وهي نسبة ضئيلة لا تكفى للتحذير المشاهد من قبح هذه الأخلاق والتنفير منها ولعل ذلك راجع إلى قلة عدد حلقات هذا البرنامج حيث لم يعرض منه سوى ثلاث حلقات فقط.
- ه \_ أما عن المجموعة التالية وهمى (خلق الغرور) و ( الضداع ، والغلو ، والتدخل فيما لا يعني ، وسوء الخلق ، والغش ) فقد بلغت نسبة كل خلق منها ( ٥٢ ، ٪ ) فقط وهذ أيضاً نسبة منخفضة جداً لا تكفي لتغطية وتوضيح ضرر مثل هذه الأخلاق .
- ٦ أما عن بقية الأخلاق وهي شرب الخمر فلم يشر إليها هذا البرنامج في حلقاته
   التي عرضت .

جدول رقم ( 0 ) يوضح القيم الأخلاقية التى تضمنها برنامج « التربية الخلقية في القرآن » وتكرارها ونسبها

| النسبة المنوية           | عدد مرات التكرار | القيمة الأخلاقية غير المرغوب فيها | ۴  |
|--------------------------|------------------|-----------------------------------|----|
| % <b>1</b> %, <b>7</b> Y | ٣٥               | الظلم                             | \  |
| % <b>٣</b> , ١٤          | ٦                | الكـــذب                          | ۲  |
| % Y • , 9 £              | ٤.               | الغيبة                            | ٣  |
| % <b>Y</b>               | ٤                | الكــبر                           | ٤  |
| ۷, ۲۰ ٪                  | ٤٩               | الحسي                             | ٥  |
| <u> </u>                 | 0                | الصقد                             | ٦  |
| % <b>ኖ</b> ,ጓጓ           | ٧                | النفاق                            | ٧  |
| ۷,۰۲                     | ١                | الغــرور                          | ٨  |
| ½ <b>٤,</b> ٧١           | ٩                | الإعجاب                           | ٩  |
| / oV                     | ٣                | الرياء                            | ١. |
| % , o <b>Y</b>           | , <b>\</b>       | الخسداع                           | 11 |
| % oY                     | ١                | الغاس                             | ۱۲ |
| % ,oY                    | ١                | التدخل فيما لا يعني               | 14 |
| % ,oY                    | <b>\</b>         | سئ الخلق                          | ١٤ |
| х.                       | _                | شرب الخمر                         | ١٥ |
| X٧                       | ۲                | التعدى على حقوق الغير             | 17 |
| % 0,78                   | ١.               | النميمة                           | ۱۷ |
| % ,o <b>Y</b>            | \                | الغــش                            | ۱۸ |
| % <b>٤</b> ١٨            | ٨                | البخــل                           | 19 |
| / <b>۳,</b> ٦٦           | V                | الشــح                            | ۲. |
| % <b>/··</b> ·           | .141             | المجمـــوع                        |    |

ثالثاً: برنامج « من نسمات الإيمان » وذلك من خلال الجدول رقم (٦) وقد كانت على النحو التالى:

# ١ \_ من حيث القيم الأخلاقية المرغوب فيها فإننا نجد الآتي :

أعلى نسبة لقيمة أخلاقية كانت لخلق الصدق حيث بلغت ( ٢١ ٪) وهي نسبة لا بأس بها وان كان من المستحب الزيادة في تناول هذا الخلق ولكن طبيعة هذا البرنامج حد من تناوله للقيم الأخلاقية وذلك لأنه يركز على تصحيح المفاهيم الخاصة بالعقيدة الإسلامية أو بتصحيح الفطرة وارجاعها إلى خالقها وتخليصها من كل شوائب.

ثم يلى ذلك خلق (الحياء) وبلغت نسبته (١٥,٧٨ ٪) وهي نسبة لا بأس بها تناسب وضع البرنامج ،

يلى ذلك من حيث النسبة خلق (الرفق ، والإخلاص ، والزّهد ، والعفاف) وقد بلغت نسبة كل خلق منها على حده (١٠,٥٢ ٪) وهيي نسبة ضئيلة لا تغطى مثل هذه القيم .

ثم يلى ذلك خلق ( الحلم ، والصبر ، والرحمة ، والأمانة ) وقد بلغت نسبة كل خلق ( ٢٦, ٥ ٪ ) وهي أيضاً نسبة ضئيلة ،

٢ ـ ثم تأتي مجموعة من القيم الأخلاقية التي لم يتناولها هذا البرنامج وهيي
 ( حسن الخلق والتواضع والعفو والتعاون والعدل والوفاء والكرم وحسن العبادة وحب الخير والورع والجهاد وترك مالا يعنى والإيثار والتآخي والأمر بالمعروف والنهي عند المنكر والتنفير من الشر) وهذه المجموعة لم يتناولها هذا البرنامج .

جدول رقم (٦) يوضح القيم الأخلاقية التى تضمنها برنا مج « من نسمات الإيمان » وتكرارها ونسبها

| النسبة المثوية | عدد مرات التكرار | القيمة الأخلاقية المرغوب فيها | 7   |
|----------------|------------------|-------------------------------|-----|
| %·             | <u>-</u>         | حسن الخلق                     | ١,  |
| %·             | _                | التواضع                       | ۲   |
| <b>٪ ٥,</b> ٢٦ | ١                | الحليم                        | ٣   |
| ۲۲,۰٪          | <b>\</b>         | الصبر                         | ٤   |
| ٪ ۱۵,۷۸        | ٣                | الحياء                        | ٥   |
| ۲۵٫۰۲٪         | ۲                | الرفــق                       | ٦   |
| ٪ ۱۰٫۵۲        | ۲                | الإخلاص                       | ٧   |
| % ٥,٢٦         | <b>\</b>         | الرحمـة                       | ٨   |
| % <b>۲</b> ١   | ٤                | الصدق                         | ٩   |
| / •            | _                | التعاون                       | ١.  |
| % o , ፕ٦٣      | ١                | الأمانة                       | 11  |
| %·             |                  | العقس                         | ۱۲  |
| %·             |                  | العبدل                        | ۱۳  |
| 7. •           | _                | الوفاء                        | ١٤  |
| % <b>•</b>     | _                | الكسرم                        | ۱۵۰ |
| ۲۰٫۰۲٪         | ۲                | التقوى                        | 17  |
| %·             | <b></b>          | حسن العبادة                   | ۱۷  |
| % <b>•</b>     | _                | حب الخير                      | ١٨  |
| /· ·           | _                | الـورع                        | ۱٩  |
| ۲۱۰٫۰۲٪        | ۲                | الذهــد                       | ۲.  |
| /. •           |                  | الجهاد                        | ۲۱  |
| ٪٠             | _                | ترك مالا يعني                 | 77  |
| %·             | _                | الإيثار                       | 77  |
| /·             | · <u> </u>       | التاخي                        | 72  |
| % •            | _                | "<br>الأمر بالمعروف           | ۲٥  |
| % •            | _                | النهي عن المنكر               | 77  |
| <b>% •</b>     | _                | "<br>التنفير من الشــر        | ۲۷  |
| /. •           | _                | العفاف                        | ۲۸  |
| ٧١٠.           | ١٩               | المجمــــوع                   | ·   |

أما عن مجموعة القيم الأخلاقية غير المرغوب بها والتي تناولها الجدول رقم ( ٧ ) فهي على النحو التالي:

لم يتناول هذا البرنامج سوى خلق النفاق ولم يتعرض لمجموعة القيم الأخلاقية الأخرى وهذا أمر مرده إلى طبيعة البرنامج وأيضاً ذلك لم يمنع هذا البرنامج من تناولها ولو من قبيل التنبيه على خطرها .

• •

۸۳

# جدول رقم ( V ) يوضح القيم الأخلاقية التى تضمنها برنامج « من سمات الإيمان » وتكرارها ونسبها

| النسبة المئوية | عدد مرات التكرار | القيمة الأخلاقية غير المرغوب فيها | ٦  |
|----------------|------------------|-----------------------------------|----|
| %·             |                  | الظام                             | ,  |
| /. ·           | _                | ر <del>ست</del> م<br>الكـــذب     | ۲  |
|                | _                |                                   |    |
| % ·            |                  | الغيبة                            | ٣  |
| / •            |                  | الكــبر                           | ٤  |
| 7. •           |                  | الحسيد                            | ٥  |
| % •            |                  | المقد                             | ٦  |
| ٪ ۱۰۰          | ۹ .              | النفاق                            | ٧  |
| % ⋅            | <u></u>          | الغـرور                           | ٨  |
| % <b>·</b>     | _                | الإعجاب                           | ٩  |
| %·             | _                | الرياء                            | ١. |
| %·             | _                | الخداع                            | 11 |
| /. •           |                  | الغلس                             | ۱۲ |
| %·             | _                | التدخل فيما لا يعني               | ١٣ |
| %·             | _                | سوء الخلق                         | ١٤ |
| % •            | _                | شرب الخمر                         | ١٥ |
| % •            | _                | التعدى على حقوق الغير             | ١٦ |
| /・             |                  | النميمة                           | ۱۷ |
| ٪٠             |                  | الغش                              | ١٨ |
| % •            | <del></del>      | البخــل                           | ۱۹ |
| % •            |                  | الشــح                            | ۲. |
| % <b>/</b> ••• | ٩                | المجمــــوع                       |    |

- رابعاً: برنامج « حديث ودعاء » وذلك من خلال الجدول رقم (  $\Lambda$  ) فقد كان على النحو التالي:
- ١ نجد أن أعلى نسبة بلغها خلق في هذا البرنامج هي خلق (الجهاد) حيث بلغت نسبته (٤٧,٦١ ٪) وهي نسبة مرتفعة حيث أن هذا البرنامج قد تناول حديث عن الجهاد وأخذ يثير حماس المشاهد ويحضه على خوض هذا المضمار وهذا يتناسب مع الظروف الاجتماعية والسياسية التي كان يمر بها المجتمع العربي في تلك الفترة .
- ٢ ـ ثم يلى ذلك خلق (الصبر) وبلغت نسبته (١٩٪) وهى نسبة لا بأس بها وأن
   كانت المشاهد في حاجة إلى المزيد من ما التى يدعو إلى الإتصاف بهذا
   الخلق وخاصة فى هذا الشهر الفضيل.
- ٣ ـ ثم يليها خلق ( التقوى ، وخلق التنفير من الشر) حيث بلغت نسبة كل
   منهما (٧,١٤ ٪) وهي نسبة ضئيلة لا تكفى لتناول مثل هذه الخلق .
- ٤ ـ خلق ( الصدق ، والأمر بالمعروف ) وبلغت نسبهما ( ٢,٧٦ ٪ ) وهي نسبة ضئيلة .
- ه \_ خلق (الرحمة ، والزهد ، والتأخي ، وترك مالا يعنى) وبلغت نسبة كل منها
   ( ٢,٣٨٪) وهي نسبة ضئيلة لا تكفي .
- آما عن المجموعة المتبقية وهي (حسن الخلق ، والتواضع ، والحلم ، والحياء ، والرفق ، والإخلاص ، والتعاون ، والأمانة ، والعفو ، والعدل ، والوفاء ، والكرم ، وحسن العبادة ، وحب الخير ، والورع ، والإيثار ) فهي مجموعة لم تتناولها حلقات هذا البرنامج ولعل ذلك عائد لقلة عدد الحلقات التي قدمت وإنحصارها في مجموعة معينة من الأحاديث .

۸۵ جدول رقم ( ۸ ) يوضح القيم الأخلاقية التى تضمنها برنا مج « حديث ودعاء » وتكرارها ونسبها

| القيمة الأخلاقية المرغوب فيها عدد مرات التكرار النسبة المؤية المرغوب فيها عدد مرات التكرار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |                               |                  |                                               |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-------------------------------|------------------|-----------------------------------------------|--|
| التواضع —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۴        | القيمة الأخلاقية المرغوب فيها | عدد مرات التكرار | النسبة المئوية                                |  |
| التواضع —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          | 71211 ·                       |                  | 4.                                            |  |
| الطـم الصبر الطـم الصبر المـان الرخمة الإخـلاص الرخمة الإخـلاص الرخمة التعاون التعاون المانة العفو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۲        |                               |                  |                                               |  |
| الصبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۳ ا      | •                             | _                |                                               |  |
| الحياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          | '                             | _                |                                               |  |
| الرفقق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٤        |                               | ^                |                                               |  |
| الإخالاص الرحمة الإخالاص الرحمة المحالة المحا  | °        |                               | _                |                                               |  |
| الرحمة الرحمة الصدق التعاون التعاون الأمانة الغفو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٦        |                               |                  |                                               |  |
| الصدق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٧        |                               | <del></del>      |                                               |  |
| التعاون —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ^        | الرحمة                        |                  |                                               |  |
| الأمانة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٩        | الصدق                         | ۲                | % <b>٤,</b> ٧٦                                |  |
| العفـى ، ٪  العـدل ، ٪  الوفـاء ، ٪  الكـرم ، ٪  حسن العبادة ، ٪  حسن العبادة ، ٪  حب الخير ، ٪  الرهـ ، ٪  الزهـ ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١.       | التعاون                       | _                | % •                                           |  |
| العدل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 11       | الأمانة                       | <del></del>      | % ⋅                                           |  |
| الوفاء ٪  الكرم ٪  التقوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۱۲       | العفــو                       | _                | ٪٠                                            |  |
| الكـرم ٠٪ التقـوى ٣ ٠٪ حسن العبادة ٠٪ حسن العبادة ٠٪ حب الخير ٠٪ الـورع ٠٪ الزهـ ١ ٢,٣٨٪ الجهـاد ٢٠٪ ترك مالا يعني ١ ٢,٣٨٪ الإيثـار ٠٪ الإيثـار ٠٪ الأمر بالمعروف ٢ ٢,٣٨٪ النمي عن المنكر ٠٪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٣       | العبدل                        | _                | χ.•                                           |  |
| التقوى ٣ كا,٧٪ من العبادة ٠٪ من العبادة ٠٪ من الغبادة ٠٪ من النهي عن المنكر ١٠٠٠ من التهي عن المنكر ١٠٠٠ من التهي عن المنكر ١٠٠٠ من النهي عن المنكر ١٠٠٠ من المنكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ١٤       | الوفساء                       | _                | ٪ ٠                                           |  |
| حسن العبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١٥       | الكـرم                        | _                | /・                                            |  |
| حب الخير - ٠٪  الـورع - ٠٪  الزهـ ١ ٢٠,٣٨٪  الجهـاد ٢٠ ١٢,٧٤٪  ترك مالا يعني ١ ١ ٨٣,٢٪  الإيثـار - ٠٪  التاخي التاخي ١ ٢٠,٣٨٪  الأمر بالمعروف ٢ ٢٠,٣٪٪  النهي عن المنكر - ٠٪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 17       | التقوى                        | ٣                | % V, \ E                                      |  |
| البورع — ٠٪ الزهب الزهب الجهاد ٢٠ ١ ٢٠٠٤٪ الجهاد ٢٠ ١ ٢٠٠٤٪ ترك مالا يعني ١ ١ ٢٠٨٠٪ الإيثار — ٠٪ التاخي التاخي ٢٠ ١ ٢٠٨٠٪ الأمر بالمعروف ٢ ٢٠٨٠٪ النهي عن المنكر — ٠٪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۱۷       | حسن العبادة                   | _                | % •                                           |  |
| الـورع — ٠٪ الزهــد ١ ٢٠,٣٨٪ الجهــاد ٢٠ ١٣,٧٤٪ ترك مالا يعني ١ ٨٣,٢٪ الإيثــار — ٠٪ التاخــي ١ ١ ٨٣,٢٪ الأمر بالمعروف ٢ ٢٠,٣٨٪ النهي عن المنكر — ٠٪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١٨       | حب الخير                      | _                | ٪٠                                            |  |
| الزهب الرهب المراهب المراهب المراهب المراهب عن المنكر النهي عن المنكر الرهب المراهب الرهب  | ۱۹       |                               | _                | /・                                            |  |
| الجهاد ۲۰ (۲۰ ٪ ۲۰ ٪ ۲۰ ٪ ترك مالا يعني ترك مالا يعني الإيثار ۲۰ ٪ ۲۰ ٪ التاخي التاخي ۲۰ (۲۰ ٪ ۲۰ ٪ ۲۰ ٪ ۲۰ ٪ ۲۰ ٪ ۲۰ ٪ الأمر بالمعروف ۲ ۲۰ ٪ ۲۰ ٪ النهي عن المنكر ۲۰ ٪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲.       |                               | ١                | / Y, YA                                       |  |
| الإيثار - ۲,۳۸٪ الإيثار - ۰٪ التاخي التاخي ۲ ۲,۳۸٪ الأمر بالمعروف ۲ ۲,۷۲٪ النهي عن المنكر - ۰٪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۲۱       |                               | ۲.               | % ٤٧,٦١                                       |  |
| الإيثار – ۰٪ التاخي التاخي ۲ ۲٫۳۸٪ الأمر بالمعروف ۲ ۳٫۷۹٪ النهي عن المنكر – ۰٪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 77       |                               | , <b>\</b>       | / Y, TA                                       |  |
| التاخبي ۱ ۲,۳۸ ٪<br>الأمر بالمعروف ۲ ۳,۷۹ ٪<br>النهي عن المنكر — ۰ ٪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 77       | 7                             | _                |                                               |  |
| ي ٢ ٣,٧٦٪<br>الأمر بالمعروف ٢ ٢ ٠ ٪<br>النهي عن المنكر — ٠ ٪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 72       |                               | 1                |                                               |  |
| النهي عن المنكر ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 70       | l "                           |                  |                                               |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 77       |                               |                  |                                               |  |
| النبقة هاراسين التالي المستحدد النبقة المستحدد ا | 77       | ·                             | <del>~</del>     |                                               |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ``       | التنفير من استـر              |                  | /. T, T6                                      |  |
| المجموع ٢٤ ٠٠٠٪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <u> </u> | الحماد                        | ٤٢ .             | <b>% \                                   </b> |  |

التحليل الإحصائي للجدول رقم (٩) والخاص بالقيم الأخلاقية غير المرغوب فيها فقد كان على النحو التالي:

(خلق النفاق) وبلغت نسبته (٣٦٪) وهي نسبة لا بأس بها وإن كانت الحاجة أكثر للتنبيه على خطورة مثل هذا الخلق ثم يليه (الرياء) وبلغت نسبته (٨٢٪) وهي نسبة لا بأس بها أيضاً ثم يليه خلق (الكذب) وبلغ (١٢٪) ثم (الغيبة ، والحسد ، والحقد ، والغرور ، والإعجاب) وقد بلغت نسبة كل منها (٤٪) فقط وهي نسبة ضئيلة جداً لا تكفى لتحقيق الغرض من قبل هذه البرامج .

۸۷ جُدول رقم ( ۹ ) يوضح القيم الأخلاقية التى تضمنها برنا مج « حديث ودعاء » وتكرارها ونسبها

| النسبة المئوية | عدد مرات التكرار | القيمة الأخلاقية غير المرغوب فيها | ۴  |
|----------------|------------------|-----------------------------------|----|
| / •            | . <u>–</u>       | الظلم                             | ١  |
| % <b>۱</b> ۲   | ٣                | الكـــذب                          | ۲  |
| ٧. ٤٠          | `\               | الغيبة                            | ٣  |
| % <b>•</b>     | _                | الكــبر                           | ٤  |
| ½ <b>٤</b>     | \                | الحسيد                            | ٥  |
| ۶, ٤           | \                | الصقد                             | ٦  |
| % <b>የ</b> ግ   | ٩                | النفاق                            | ٧  |
| % <b>٤</b>     | <b>\</b>         | الغـرور                           | ٨  |
| %              | \                | الإعجاب                           | ٩  |
| % <b>4</b> V   | ٧                | الرياء                            | ١. |
| %. •           | _                | الخداع                            | 11 |
| % •            | _                | الغليق                            | 17 |
| % •            | _                | التدخل فيما لا يعني               | ۱۳ |
| % •            | _                | سئ الخلق                          | 18 |
| / •            |                  | شرب الخمر                         | ١٥ |
| / •            | _                | التعدى على حقوق الغير             | ١٦ |
| % ξ            | ١                | النميمة                           | ۱۷ |
| ٧.             |                  | الغـش                             | ۱۸ |
| ٧.             | _                | البخــل                           | ۱۹ |
| % •            | _                | الشيح                             | ۲٠ |
| % <b>\.</b> .  | ۲٥               | المجمــــوع                       |    |

خامساً: برنامج « سبحان الله » من خلال الجدول رقم (١٠) كان كالآتى:

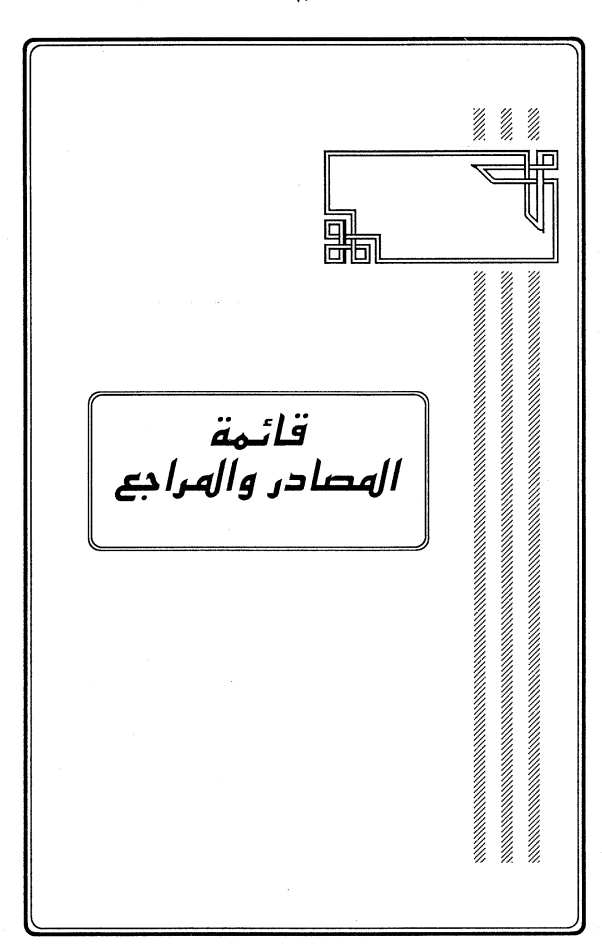
القيم الأخلاقية المرغوب فيها: تناول هذا البرنامج القليل جداً من هذه القيم ولعل ذلك يعود إلى طبيعة البرنامج حيث إنه عبارة عن برنامج دعائي تأملي في دلائل قدرة الله في خلق هذا الكون ومن الطبيعي أن لا يتناول القيم الأخلاقية لأنه يهدف إلى إبراز دلائل القدرة في خلق هذا الكون . لذا فإن الباحثة لم تجد سوى مجموعة ضئيلة جداً من القيم الأخلاقية المرغوب فيها والتي لم تكن تتكلم عن القيم الأخلاقية وإنما عن صفات الله حيث أنه هو الحليم والرحيم والكريم – وقد وجدت الباحثة أن نسبة هذه الألفاظ في هذا البرنامج على النحو التالي :

- ـ صفة الحلم بلغت نسبته ( ٢٨,٥٨ ٪ ) .
  - \_ صفة الرحمة وبلغت ( ١٤,٢٨ ٪ ) .
    - \_ صفة الكرم وبلغت ( ١٤ ,٧٥ ٪ ) .

أما فيما يخص القيم الأخلاقية غير المرغوب بها في هذا البرنامج أيضاً لم تجد الباحثة أي اشارة لأى خلق من هذه الأخلاق أو صفة من هذه الصفات وذلك لأن البرنامج يتناول دلائل قدرة الخالق لهذا الكون المتنزه والمترفع عن كل نقص ورذيلة .

جدول رقم (١٠) يوضح القيم الأخلاقية التى تضمنها البرنا مج الديني « سبحان الله » وتكرارها ونسبها المئوية

| النسبة المئوية                        | عدد مرات التكرار | القيمة الأخلاقية المرغوب فيها         | P  |
|---------------------------------------|------------------|---------------------------------------|----|
| .,                                    |                  |                                       |    |
| ٪٠                                    | _                | حسن الخلق                             | ١  |
| / •                                   |                  | التواضع                               | ۲  |
| % YA, 0A                              | ۲ .              | الحلم                                 | ٣  |
| /・                                    | <b></b>          | الصبر                                 | ٤  |
| / ·                                   | _                | الحياء                                | ٥  |
| /・                                    | _                | الرفـق                                | ٦  |
| % •                                   | <b>-</b> .       | الإخلاص                               | ٧  |
| % 18, YA                              | \                | الرحمة                                | ^  |
| % <b>•</b>                            |                  | الصيدق                                | ٩  |
| ∕. •                                  | _                | التعاون                               | ١. |
| ٧.                                    | _                | الأمانة                               | ١١ |
| ٪٠                                    | _                | العفس                                 | 17 |
| ٪٠                                    |                  | العــدل                               | ۱۳ |
| ٪٠                                    | –                | الوفاء                                | ۱٤ |
| % oV,1E                               | ٤                | الكسرم                                | ۱٥ |
| %·                                    | <b>–</b>         | التقوى                                | 17 |
| %·                                    | _                | حسن العبادة                           | ۱۷ |
| / •                                   | _                | حب الخير                              | ١٨ |
| ٪٠                                    |                  | السورع                                | ١٩ |
| ٪٠                                    | _                | الزهد                                 | ۲. |
| ٪٠                                    | _                | الجهاد                                | ۲۱ |
| ٪٠                                    | _                | ترك مالا يعني                         | 77 |
| <b>%</b> •                            | _                | ر-<br>الإيثار                         | 77 |
| <b>%</b> •                            | _                | التاخي                                | 78 |
| /. •                                  |                  | .ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ۲٥ |
| <b>%</b> •                            |                  | النهى عن المنكر<br>النهى عن المنكر    | 77 |
| /•                                    |                  | التنفير من الشــر                     | 77 |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | _                | استقیر می است                         |    |
| ٪ ۱۰۰                                 | ٧                | المجموع                               |    |



# قائمة المراجع

# أولاً : المصادر :

- ١ \_ القرآن الكريم .
- ٢ ـ كتب الحديث وهي:
- ابن الاثیر الجزري ـ الامام ابي السعادات مبارك بن محمد جامع الأصول لأحادیث الرسول المحلّف . الطبعة الأولى ١٣٧٠هـ ، ١٩٥٠م ، مطبعة السنة المحمدیة ـ اشرف على طبعة العلامة الفقیه الاستاذ : الشیخ عبدالمجید سلیم وحققه : محمد حامد الفقهى .
- ٢ ــ البنا : أحمد عبدالرحمن بشرح صحيح البخاري ١٣٧٥هـ « بلوغ الأماني من اسرار الفتح الرباني » ، الطبعة الأولى ، دار المعارف .
- ٣ ـ العسقلاني : الحافظ أحمد بن على بن حجر ( د، ت ) « فتح الباري في شرح صحيح البخارى » ، طبعة فريده ومفهرسة ابجدياً باسماء وكتب صحيح البخارى ، دار المعرفة ، بيروت ، لبنان .
- النيسابورى: الحافظ الكبير أبي عبدالله محمد بن عبدالله المعروف بالحاكم النيسابورى ١٣٤٢هـ، « المستدرك على الصحيحين »، الطبعة الأولى، بمنطقة مجلس دائرة المعارف النظامية في الهند بمجروسة حيدر آباد سنة .
- ه ـ السيوطي : الامام جلال الدين ابن أبكر ١٤١٠هـ ، ١٩٩٠م « الجامع الصغير في أحاديث البشير النذير » الطبعة الأولى ، دار الكتب العلمية بيروت لبنان .
- ۲ ـ النووی : ۱۶۰۸هـ ، ۱۹۸۸م « ریاض الصالحین » ، قدم لها ـ د. محمد جمیل غازی ، طبعة جدیدة محققة ومعنتنی بها ـ دار الجیل بیروت .
  - ٧ ـ النووى : ( د، ت ) « صحيح مسلم » ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان .

٨ ــ الألباني : محمد ناصر الدين ١٤٠٥هـ ، ١٩٨٥م « سلسلة الأحاديث الصحيحة » ، الطبعة الرابعة ، المكتب الإسلامي بيروت .

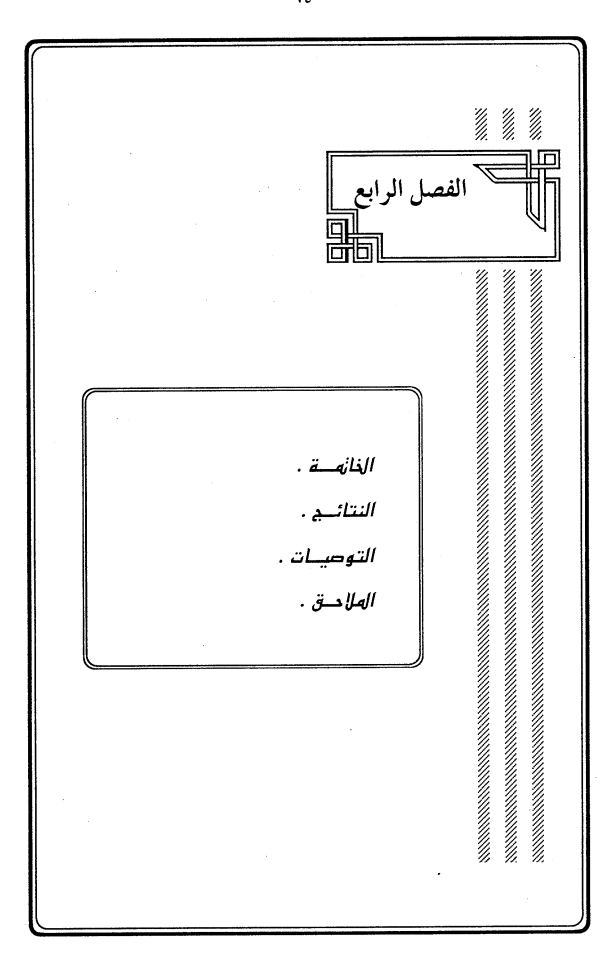
#### ثانياً : المعاجم :

- ۱ ـ ابن منظور : (د، ت) « لسان العرب » شرح وتحقيق : عبدالله على الكبير ومحمد احمد حسب الله ، هاشم محمد الشاذلي ، دار المعارف .
- ٢ ـ ابو العباس شهاب الدين أحمد بن يوسف الحلبى الشافعى ١٩٨٧م: عمده
   الحفاظ فى تفسير أشرف الألفاظ ، تحيق محمود الدغيم ، دار السيد للنشر .
- ٣ الجوهري: ابونصر اسماعيل بن حماد « الصحاح » برواية الشيخ: ابي محمد اسماعيل النيسابوري .
- ٤ ـ الفيروزابادي: العلامـة مجد الديـن محمد بن يعقـوب ١٤٠٧هـ، ١٩٨٧م،
   « القاموس المحيط » الطبعة الثانية ، تحقيق مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة .

# ثالثاً : المراجع :

- ١ ـ الأندلسي : الفقيه احمد بن محمد بن عبدربه (د، ت) « العقد الفريد » بتحقيق : محمد سعيد العريان ـ منشورات : دار الفكر .
- ٢ ـ ابن مسكويه : ١٣٧٨هـ « تهذيب الأخلاق » مطبعة محمد على صحيح وأولاده بالأزهر .
- ٣ ـ أبو الخير: خالد على حسن ١٤٠٩هـ ، ١٩٨٨م « برامج الأحاديث الدينية التلفازية » اعداده ، تقديمها ، اخراجها ، الطبعة الأولى ، دار المجتمع للنشر والتوزيع .
- ع ـ الجزائري: ابو بكر جابر ١٤٠٩هـ، ١٩٨٩م « منهاج المسلم » الطبعة التاسعة ، دار الشروق .
- ه ـ طعيمة : رشدي ( د، ت ) « تحليل المحتوى في العلوم الإنسانية » مفهومه اسسه ، استخداماته ، دار الفكر العربي .

- ٦ ـ العبد : عبداللطيف محمد ، ١٤٠٩هـ ، ١٩٨٨م « الأخلاق في الإسلام » ،
   الطبعة الثانية ، دار التراث الأولى ، المدينة المنورة .
- ٧ ـ الغزالي : أبي حامد محمد بن محمد ( د، ت ) « احياء علوم الدين » دار المعرفة ، بيروت .
- ٨ ـ الغزالي : محمد ١٤١١هـ ، ١٩٩٠م « خلـــق المسلـــم » الطبعة الثانية ،
   دار الدعوة للطبع والنشر والتوزيع ، الاسكندرية .
- ٩ ـ الغلاييني ، محمد موفق ١٤٠٥هـ ، ١٩٨٥م « وسائل الإعلام وأثرها في وحدة الأمة العربية » ، الطبعة الأولى ، دار المنارة للنشر والتوزيع ، جدة .
- ١٠ الكيلاني : ماجد عرسان ، ١٤٠٩ ، ١٩٨٨م : « فلسفة التربية الإسلامية ،
   الطبعة الثانية ، مكتبة الهادى ، مكة المكرمة .
- ١١ ـ حبنكة الميداني: عبدالرحمن حسن ، ١٤٠٧هـ ، ١٩٨٧م « الأخلاق الإسلامية وأسسها » ، الطبعة الثانية ، دار القلم .
- ١٢ ـ يالجن ، مقداد ، ١٣٩٧هـ ، ١٩٧٧م « التربية الأخلاقية الإسلامية » ، الطبعة الأولى ، مكتبة الخانجي بمصر .



#### الخاتمية

من خلال ما تم عرضه في فصول الدراسة السابقة يتضح لنا أن الأخلاق في الإسلام تصنف إلى صنفين أحدهما : حميده مرغوب فيها يحثنا ديننا على الاتصاف بها الأخرى : مذمومه نهى عنها وحذّر ديننا من التحلى بها .

ثم تظهر لنا الأهمية التربوية للتلفزيون من خلال آراء أساتذة التربية ومفكريها وهذه الأهمية تتجلى لنا خاصة في مجال غرس القيم الأخلاقية التى نريد تعويد أبنائنا عليها ، وأيضاً تنفيرهم من مجموعة الصفات السيئة .

من هنا وجب على القائمين في هذا الجهاز الفعال وهذه الوسيلة التربوية المهمة الاهتمام بكل ما يساعد على تحقيق أهداف التربية الإسلامية في مجتمعنا الإسلامي ومن ثمّ يخدم هذه الأهداف النبيلة .

وفيما يلى عرض لأهم النتائج التى توصلت إليها هذه الدراسة ثم أهم التوصيات التى ارتأتها الباحثة .

#### أهم النتائج :

### توصلت الباحثة إلى النتائج التالية:

- ١ ـ إن التلفزيون أو التلفاز أو الرائي يعتبر وسيلة تربوية فعالة إذا ما استخدم الإستخدام الأمثل .
- ٢ ـ إن البرامج الدينية في التلفزيون السعودى تقتصر على نوعين فقط من الالقاء
   فهى إما حديث مباشر أو عبارة عن ندوة .
- ٣ إن البرامج المعدة خصيصاً لدورة التلفزيون في شهر رمضان المبارك لعام
   ١٤١١هـ هي أربعة برامج فقط .

- ٤ ـ إن هذه البرامج تتناول قيماً أخلاقية فى موضوعات محددة فمثلاً برنامج « من سير التابعين » يركز على تناول حياة التابعين فقط والسيرة الذاتية لأصحابها بهدف أخذ العظة والعبرة من حياتهم وجعلهم قدوة فى الأخلاق وهذا الهدف يتأثر تحقيقه بالصورة التى عرضت عليها حلقات هذا البرنامج عن طريق ندوة تدار ، فكلما كانت الوسيلة أو طريقة العرض متنوعة لأمكن تحقيق هذا الهدف بشكل أفضل .
- ه \_ إن غالبية البرامج الدينية المقدمة خلال شهر رمضان المبارك لعام ١٤١٨هـ كانت تميل إلى غرس مبادىء العقيدة الإسلامية الصحيحة في نفوس المشاهدين كما لوحظ ذلك في برنامج « من نسمات الإيمان » \_ ومن « سير التابعين » وبرنامج « حديث ودعاء » . وهذا الأمر يتناسب مع الظروف الاجتماعية التي عاشها المجتمع السعودي بصفة خاصة والمجتمع العربي الإسلامي بصفة عامة .
- آ ـ إنه لم يوجد سوى برنامج واحد فقط اهتم بجانب القيم التربوية الأخلاقية وهو برنامج التربية الخلقية في القرآن الكريم .
- ٧ \_ إن برنامج « التربية الخلقية في القرآن الكريم » كان برنامجاً أسبوعياً يعرض لدة نصف ساعة ثلاثين دقيقة فقط .
- ٨ ـ إن عدد الحلقات التي عرضت من البرنامج السابق لم يتجاوز الثلاث حلقات
   فقط .
- ٩ \_ إن مثل هذا البرنامج « التربية الخلقية في القرآن الكريم » يميل إلى غرس القيم الأخلاقية غير القيم الأخلاقية غير المرغوب فيها .
- ١٠ أننا نعيش في مجتمع طغت عليه جوانب المادة فنحن أحوج ما نكون إلى ما يرقى بأنفسنا عن هذه الأشياء فكان من المكن أن يستغل التلفزيون

السعودى هذا الأمر والظروف التى كانت يعيش فيها المجتمع السعودى في تهذيب النفوس الطامعة في الوصول إلى ما يخلصها من كل الأدران الدنيوية من خلال ما يعرضه على شاشته الصغيرة ، فكان من الامكان أن تعرض هذه الأفكار بشكل جذاب يشد انتباه المشاهد ويشعره بأهمية التحلى بالقيم الأخلاقية في حياتنا وأنها السبيل الأمثل لوحدة المسلمين .

- ۱۱\_ إن أهم قيمة دعت إليها البرامج الدينية في التلفزيون السعودى هى قيمة الجهاد ونسبة ( ١٠,٥٠) كما ستجدون تفصيل ذلك فى الجدول رقم ( ١١) فى ملاحق الدراسة وهذه القيمة تتناسب جداً مع الظروف الاجتماعية والسياسية التى عاشها المجتمع السعودى فى تلك الفترة .
- ١٢\_ إن القيمة التى تلتها هي خلق حسن العبادة ونسبتها ( ١٠,٧٧ ) وهذا أمر يتناسب مع الهدف السامي الذي من أجله تعد البرامج الدينية في التلفزيون السعودي هو ربط العبد بخالقه على مدار اليوم والليلة .
- ١٣ ـ ثم تليها قيمة « الزهد » وبلغت نسبته ( ٩,١١) وذلك لأن مظاهر الحياة المادية قد طغت على حياتنا .
- ١٤ إن القيمة التى احتلت المكانة الرابعة هى خلق الحلم ونسبته ( ٧,٤٥٪) وهذه صفة يحتاجها المسلم منا في حياته اليومية وهى أكثر ما تتناسب مع طبيعة الفترة وهى شهر رمضان الكريم .
- ه ١- إن القيم الأخلاقية غير المرغوب فيها التي تناولتها البرامج الدينية كانت على النحو التالى:

خلق الحسد \_ الغيبة \_ الظلم \_ النفاق \_ النميمة \_ الرياء \_ الاعجاب \_ الكذب \_ البخل \_ الشيح \_ الكبر \_ الحقد \_ الغرور \_ الغش \_ التعدى على حقوق الغير \_ الخداع \_ التدخل فيما لا يعنى \_ الغلو \_ سوء الخلق .

وهى تسعة عشر خلقاً من مجموعة واحد وعشرون خلقاً اختارتها الباحثة في مقياسها لهذه القيم .

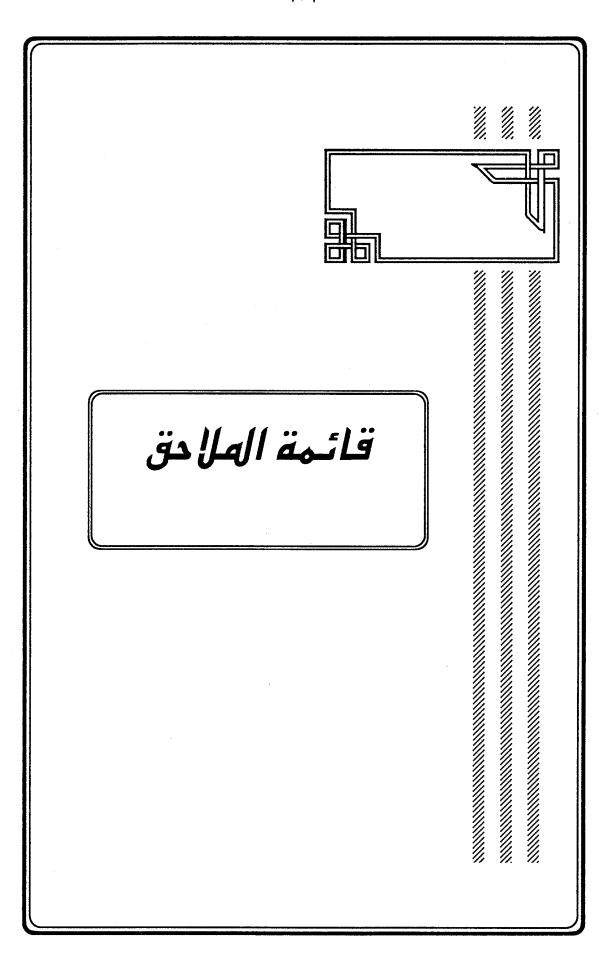
ومن الملاحظ أن كل هذه القيم غير المرغوب فيها كلها أخلاق قبيحة يجب التنفير منها وقد وفق التلفزيون السعودى أو البرامج الدينية في تناولها وإن لم يكن بالشكل المرضي تماماً.

## التو صيات

بعد هذه الدراسة وهذا الجهد المتواضع تأمل الباحثة الإهتمام بالأمور التالية :

- البرامج الدينية بحيث تظهر في مستوى متفوق يتناسب مع التطور الفكرى الذى تعيش فيه بلادنا الحبيبة المملكة العربية السعودية .
- ٢ ـ وجوب التنويع في البرامج الدينية بحيث تظهر في ثوب جديد يخدم مبادئها
   ومفاهيمها التى تسعى لتحقيقها فى مجتمعنا الغالى
- ٣ ـ أن تكون البرامج الدينية محتوية على الفقرات المنوعة فمثلاً يمكن أن تكون في صورة مسابقات معلنه يحضرها جمهور من شبابنا وتكون عبارة عن اسئلة فقهية ومسائل في العقيدة والمواريث والكتاب والسنه وغيرها من مجالات التربية الدينية .
- ٤ ـ إذا كانت البرامج الدينية عبارة عن ندوات يمكن التجديد فيها بأن تكون عبارة
   عن ندوات مفتوحة يحضرها جمهور من الشباب لتحقيق أكبر الفائدة .
- ه \_ إن تخصص برامج دينية خاصة للأطفال تعرض بصورة برامج أفلام كرتون تحتوى على أفكار إسلامية بدلاً من أفلام الكرتون التى تعرض الأن . ويمكن أن تكون مسلسلات تحكى صورة من حياة الصحابة . وممكن أن تكون في صورة مسابقات إما معلنة على الشاشة أو بالمراسلة .
- آ ـ أن تكون هنالك برامج للأسرة المسلمة توضح للأمهات غير المتعلمات والمتعلمات منهن أيضاً وكذلك الاباء أساليب التربية الإسلامية الصحيحة والكيفية التي يجب أن يتعاملوا بها مع أولادهم داخل البيت وخارجه والكيفية التي تحل بها المشاكل التي تواجههم وأن يربطوا ذلك بحياة الصحابة الكرام وأساليبهم في التربية .

- ان يكون هناك وعي مستمر بالأخطار التى تواجه الأسرة المسلمة والمكايد التى يدبرها أعداء الإسلام ويمكن أن تكون في صورة تمثيلية لأنها من أكثر وسائل الإعلام تأثيراً على المشاهدين أو بصورة مسابقات أو ندوات .
- ٨ ـ أن يكون هناك وعي مستمر من قبل الجهات التربوية الأخرى كالمدرسة بالإضافة إلى المنزل بأهمية استخدام وسائل الإعلام كالتلفزيون والراديو الاستخدام الصحيح حتى نجنب أبنا عن التقليد الخاطىء لكل ما يرونه .
- ٩ ـ أن يعمل استفتاء على مستوى المملكة ويكون جزء منه خاصاً بالعاملين في مجال الإعلام وآخر بفئة من المجتمع وهي فئة المربين من اساتذة الجامعات أو المدارس عن الكيفية التي يفضلونها في تقديم البرامج الدينية والزمن الذي يتناسب مع الجميع مما يساعد على إنجاح مثل هذه البرامج وغيرها .
- ١٠- أن يكون هنالك تنسيق دائم ومستمر بين رجال الاعلام المشرفين على البرامج الدينية بصفة خاصة والبرامج الأخرى بصفة عامة وبين اساتذة الإعلام والتربية حتى تكون هنالك حلقة ربط بين ما توصلت إليه الجهات الإعلامية والتربوية ومن خلال الدراسات والأبحاث حتى يستفاد منها في الغاية المبتغاه وهى الإستفادة من أجهزة الإعلام في مجال غرس القيم الإيمانية والأخلاقية في نفوس المشاهدين بصفة دائمة ومستمرة .
- ١١ ـ وجوب التنويع في البرامج الدينية المعدة لفترة رمضان الكريم فلا تكون مقصورة على ندوات وأحاديث فقط ولكن يمكن أن تكون بصورة مسابقات في المعلومات الدينية جزء منها للكبار وآخر للصغار.
- ١٢ ــ زيادة عدد حلقات برنامج « التربية الخلقية في القرآن الكريم » حتى يمكن تغطية جوانب القيم الأخلاقية جميعها ، مع إستمرارية عرضه في دورات تلفزيونية جديدة .



ملحق رقم ( 1 )

### نهوذج لحلقة من برنامج « من نسمات الإيمان في رمضان » من تقديم

« الحمد لله رب العالمين والصلاة على سيد المرسلين سيدنا محمد على وعلى الله وصحبه أجمعين أما بعد :

أيها الأخوة المؤمنون والمؤمنات ؛ ذكرنا أن الإيمان يقوم على الإيمان بالغيب فصفات الله غيب ، وملائكته غيب ، ووحيه غيب ، ونعيمه وعذابه والحياة البرزخية غيب وهكذا .

لكن الناس لما ألفوا سنة الله أن إلكل حادث سبباً ، فطول ألفة الناس لهذه السنة مع بعدهم عن الله ، وقلة الموجهين الذين يوجهونهم إلى السواء والبصيرة ...

قد يدفع الإلف الناس الى الأخذ بالأسباب ويدفعهم ذلك إلى عدم رؤية الأسباب ويظنون أن الأسباب هى الفاعل وينسون الله وأنه الفاعل ؛ وهذا راجع إلى البعد عن الله وعدم وجود من يوجههم فيجعلهم هذا الأمر ينسون الحقيقة وهى : أن الله وراء الأسباب وتتعلق قلوبهم بالأسباب ، وهذا من ألوان الشرك وهو الشرك بعينه كما يتحدث عليه في صبيحة يوم ممطر ، فقال لأصحابه :

« أتدرون ماذا قال ربكم ؟ قالوا : الله ورسوله أعلم . قال عَلَيْكَ : أصبح من عبادى مؤمن بي وكافر ، فأما من قال : مطرنا بفضل وبرحمته ، فهذا مؤمن به ، وكافر بالكواكب . أما من قال مطرنا بنوء كذا وكذا فقد كفر بي » .

فمن أسند العمل لله فهو مؤمن ومن أسنده لغيره فهو كافر ، وهنا من يقول: صرنا على علم كيف يتبخر الماء من البحار بفعل حرارة الشمس . ثم يتصاعد الى الطبقات العلى ويتكثف ثم يسقط على شكل مطر ـ وماذا في هذا ، أن يدفع الناس إلى أن يسندوا هذه الأفعال إلى الأسباب .

فلماذا ينزل المطر اليوم أو غداً ، ولماذا لم ينزل البارحة ، كل هذا بمشيئة الله تعالى .

الذين يسندون انزال المطر إلى هذه الأسباب يكونون مشركين بالله ومن يعتقد أن الله هو المسبب في ذلك فهو مؤمن .

وهناك قضية الكسوف والخسوف ، تلقين في المدارس أن كسوف الشمس يكون نتيجة وجود القمر بين الشمس والأرض أما الخسوف فإنه ينتج عن وقوع ظل القمر على الأرض وهكذا .

فلما نفرغ إلى الصلاة ويصرخ البعض منكرين ذلك ، نقول : من جعل هذه الأشياء الكسوف والخسوف ، وماذا صنع من اكتشفوا ذلك ، وإنما نفزع إلى ذلك إنما ناتج عن إيماننا بالله .

ماذا يترتب على ظاهرة الكسوف والخسوف من أخبار هل يعرفون ذلك ؟ ولكن الرسول على عرف ذلك وعندما حدث ذلك في عهده . فخرج فزعاً إلى الصلاة . كما كان يصنع في كل أمره فنحن لا نعرف ما يترب عليه من أخطار ؛ لذلك يجب أن نمتثل لأمر الرسول على ونفزع للصلاة عند حدوثه ولذا لا ندري ما يترتب عليه . وإيمان الناس بالأشياء المادية يمنع اذهانهم من التعلق بالمسبب ، وهذا منزلق خطير من ألوان الشرك ، ثم إذا رجعنا إلى الكتاب والسنة نجد جهدا لمعالجة هذا التفكير المادي وهذه النظرة للأسباب واسنادها إلى الله .

نجد جهداً كبيراً ومن هنا كانت أمم كأبناء اسرائيل يؤمنون بالماديات ثم كثرة المعجزات وكرامة الأولياء ، ذلك أن المعجزة بالاضافة إلى أنها تشهد لصاحبه بأنه صادق ومرسول من عند الله إلا أن لها جانباً آخر فهى تُرى الناس قدرة الله تعالى الفاعلة وراء الأسباب ، وأنه يخرق الأسباب .

وعندما يرى الناس رؤية خارجة عن الأسباب وأن الرسول بين لهم أن الله هو الفاعل لذلك يقرب لهم قدرة الله من أمثلة ذلك معجزة موسى عندما خرج بقومه ، فأمامهم البحر وحولهم الجبال ، فقالوا : ادركنا الخطريا موسى ، فقال : إن الله معي ، فلا توجد سفن فقال لهم : امشوا هنا ، وكان البحر هائجاً وحاول احدهم أن يخترق بفرسه ، فقال له : يا رسول الله : أمن هنا أمرك الله ؟ قال : نعم ، فأوحى له الله أن اضرب بعصاك البحر فانقسم فكان كالطود ، وضرب الله عز وجل طريقاً يابساً ، حتى إنه لو ادخل احدهم يده إلى الماء لدخلت ، فلما نجى موسى قال : هى معجزة ولا توجد أسباب ، فقال : اترك البحر رهواً إنهم جند مغرقون .

فدخل فرعون وجنوده فضرب موسى البحر فأغرق فرعون وجنوده هذا دليل على أن الله هو المسبب للأسباب وخالق المعجزات وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

نموذج لحلقة من هذا البرنامج وهي عن شخصية التابعي الجليل ( الأحنف بن قيس ) .

« الحمد لله رب العالمين والصلاة على أشرف الأنبياء والمرسلين سيدنا محمد على أنه وصحبه أجمعين .

نحييكم بتحية الإسلام فالسلام عليكم ورحمة الله وبركاته وبعد :

فإن الحلم والضعف والعفو صفة في عباد الرحمن الذين وصفهم الحق تبارك وتعالى بقوله: ﴿ والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس ﴾ وسيد الحلم نبينا محمد على ، ومن ذلك أنه أتاه اعرابي فقال: يا محمد أعطنا من مال الله الذي عندك ، فهو ليس من مالك أو مال ابيك ، وجبذه جبذه اثرت في كتف الرسول عندك ومع هذه الجفوه والقسوة من الأعرابي كظم الرسول على غيظه وعفا عن الرجل وتأثر بمدرسه سيدنا محمد أصحابه رضوان الله عليهم وتأثر به التابعون عليهم رضوان الله وساروا على نهجه في الحلم وحسن الخلق وكظم الغيظ وممن أشتهر بالحلم الأحنف بن قيس رحمه الله .

نلقى الضوء على هذه الشخصية الإسلامية ونستضيف لذلك كسلامين د. رضا محمد صفي الدين ود. طلال بن محمود سلطان .

س: نود أن نقدم البطاقة الشخصية لهذا التابعي الجليل؟

ج : بسم الله والحمد لله والصلاة والسلام على خير المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين أما بعد ، فشخصية اليوم هي احدى الشخصيات الفريدة التي يضرب بحلمها المثل ، أنه الأحنف بن قيس وقد اشتهر بالأحنف أما اسمه فهو : الضحاك بن قيس ابن معاويه التميمي .

وقيل ان اسمه صقر . يكنى بابي بحر فهو بحر في الأخلاق والمكارم وسبب شهرته بالأحنف لحنف برجليه وهو عرج وميل وكانت أمه تلاعبه فتقول :

والله لولا حنف في رجلك وقلة اخافها في نسلك ما كان مثلك .

فهو عالم جليل ، اسلم رحمه الله في حياة المصطفى عَلَيْكَ إلا أنه لم يفد عليه ليحظى بشرف الصحبة لهذا عد من التابعين ، إلا أنه قدم على أمير المؤمنين عمر .

أعجب عمر بمنطقة وشهر له بحسن خلقه وكريم سجيته وطهر طويته إذ جسه في المدينة حولاً كاملاً يتحسس أخباره يقول الأحنف: احتبسني عمر عنده حولا فقال له:

( رأيت علانيتك حسنه ، وأرجو أن تكون سريرتك مثل علانيتك )

س : ان قول أمير المؤمين : « رأيت علانيتك حسنة ، وأرجو أن تكون سريرتك مثل علانيتك فأرجو أن نتناول سائر خلقه ؟

ج : بسم الله والحمد لله والصلاة على سيدنا محمد على يقول حبيب الأمة : « لن تسعوا الناس بأموالكم ولكن تسعوهم بحسن الخلق ) .

ويقول: أكمل المؤمنين ايماناً أحسنهم خلقاً.

والأحنف - رحمه الله - وهبه الله خلقاً رفيعاً وأن لم يهبه صورة جميلة وخلّقاً حسنا فقد كان دميم الصورة أصلع الرأس مراكب الأسنان ، مائل الذقن ، أحنف الرجلين ، ضئيل الجسم ، ضيق لعارضين كل هذا لم يحط من قدره ويقلل من شأنه فكان إذا تكلم جل عن نفسه ، وهذا معنى الحديث الشريف : إن الله لا ينظر إلى اجسامكم ولكن إلى قلوبكم ، وكما قيل فى المثل : إن الجميل جميل الطبع .

وكان الأحنف مثالاً للكرم اشتهر بالحلم فهو والحلم قرينان لا يفترقان أبداً ، وحلمه اكسبه المجد والسيادة وكما قيل: الحلم سيد الأخلاق للنه يجمع الفضائل كلها: التواضع \_ ترك مالا يعني \_ الصبر .

وقيل إن رجلاً خاصم الأحنف فقال له: إن قلت واحدة قلت عشرة. فقال الأحنف: لكن إن قلت عشرة لن تسمع منى واحدة أبداً. والسبب في هذا أنه كان ينظر إلى الناس بثلاث مراتب ويصنفهم إلى ثلاثة أصناف هى كما يقول:

ما اذاني أحد إلا أخذت بواحدة من ؛ فإن كان فوقي عرفت فضله ، وإن كان مثلي تفضلت عليه ، وإن كان دوني أكرمت نفسي عنه وترفعت عنه . است بحليم ولكن اتحالم ، إني أصبر على الأذى حتى أوتيت الحلم ، واصبح مضرب للمثل فقيل : فلان في حلم الأحنف .

س: حلم الأحنف يُضرب به المثل وقيل: إن الحلم سيد الأخلاق فكيف تُكتسب هذه الفضيلة، وكيف كسبها رحمه الله ؟

ج : يقول الحق تعالى : ﴿ وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً \* والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس ... ﴾ .

والمراد لا يُكسب الحلم إلا بالصبر.

قال تعالى : ﴿ وما يلقاها إلا الذين صبروا ما يلقاها إلا ذو حظ عظيم ﴾ .

فبالصبر يبلغ المرء ما يريد ، والنبى عَلَيْكُ هو القدوة ويضرب المثل في الحلم وذلك عندما دخل مكة ، وتمكن من أهلها ووقف بستار الكعبة وقال لهم : ما تظنون إني فاعل بكم ، فقالوا : أخ كريم وابن أخ كريم ، فقال لهم : اذهبوا فأنتم الطلقاء .

وسمي الله بالأمين حتى ان قريشاً عندما تنازعوا في وضع الحجر الأسعد ؛ فقالوا : نحكم أول داخل علينا \_ فكان الله وقبلوا حكمه وحلوا المشكلة .

أو العبد الحليم يبلغ درجة الصائم القائم ويفسر على الله الحلم بقوله: تحلم على من جهل عليك ، وتعف عمن ظلمك ، وتعطي من حرمك ، وتصل من قطعك .

والأحنف اكتسب هذه الخصلة من موعظة سمعها من عمر ، يقول الأحنف :

قال لي عمر : يا أحنف من مزح استخف به ؛ ومن أكثر من شيء عرف به ، ومن كثر كلامه كثر سقطه ، ومن كثر سقطه قل حياؤه ، ومن قل حياؤه قل ورعه ، ومن قل ورعه مات قلبه » نعوذ بالله من موت القلوب .

س: الحلم برهان على \_ رجاحة العقل \_ ارجو توضيح ذلك ؟

ج: الأفعال هي مقياس الرجال ، والرجل الحق هو من يسعى لتحقيق مصالح الناس ، ويقدم مصالح أهله وقومه على مصالحه ، والأحنف رجل من الرجال الذين سادوا بأفعالهم وسطروا مجدهم بحرصهم على كرامة اهله وامته ، وتقديم مصالحهم على مصلحته ؛ حدث إن دخل وفد البصره إلى أمير المؤمنين وتكلم من تكلم وكل رجل تكلم في خاصة نفسه ، وكان الأحنف أخر من تكلم فعام وحمد الله واثنى عليه ثم قال :

« يا أمير المؤمنين : إن أهل مصر نزلوا منازل أهل فرعون ، وإن أهل الشام نزلوا منازل قيصر ، وأهل الكوفة نزلوا منازل أهل كسرى ، أما أهل البصرة فنزلوا في أرض سبخة زفة منشاة لا يخف ترابها ، ولا ينبت مرعاها طرفها في بحر أجاج وآخر في فلاة لا يأتينا شير من حري النعامه « قليل » فارفع خصاصة وانعش ارضاً ، وزد عيالاً عيال ، ورجالاً رجال ..

فقال عمر : اعجزتم ان تكون مثل هذا » .

وهذا هو الإيثار.

وهذه الرجاحه جعلت عمر يأمر أميره على العراق بقوله:

قرب الأحنف من مجلسك ، وشاوره في شئون البلاد والعباد واسمع

وهناك حوادث كثيرة تدل على رجاحه عقله منها: أن قوم احتكموا إليه في ديه قتيل لهم ولما سكتوا، قال: أنا اعطيكم ما سئلتم إن الله قضى بديه واحده والنبى والنبى واحدة والعرب تعاطت بينها ديه واحدة واليوم تطلبون بديتان فأخشى أن تكونوا اليوم طالبين وغداً مطالبين فيسير الناس على سنتكم ولا يخرجون عنها، فيكون هناك عبُ للناس، فقالوا له: رده على ديه واحدة فكأنهم رجعوا إلى حكم الله.

س: هناك مميزات آخر للأحنف نود ايضاحها ؟

ج: الحق ان الصمت والتواضع وعدم التدخل في أمور الغير عناصر تزيد من رجاحة عقل الأحنف فقد كان متمتعاً بها ، أما الصمت فقد كان يقل منه إلا في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والدعوة والنصيحة للمسلمين وذكر الله ، وهذا ديدن المسلم ، فقد سئل مرة عن صمته فقال : اخشى الله إن كذبت ، واخشاكم إن صدقت ، ولهذ قال عنه الحسن : ما رأيت شريف قوم أفضل من الأحنف .

ويصفه خالد بن صفوان بقوله: كان الأحنف يفر من الشرف والشرف يتبعه » فما احرانا ان نتحلى بهذه الأخلاق ونتجمل بها في زمنا الحاضر.

س: رجاحة عقل الأحنف شهد لها كثير من كتب السير ويحكى أنه دخل على أمير المؤمنين معاوية بن أبي سفيان ويزيد ابنه جالس بين يديه وكان معاوية معجباً بابنه فنظر إلى الأحنف وقال له: يا ابا بحر ماذا تقول في الولد: قال: هم عماد ظهورنا ، وقرة أعيننا ، بهم نصول على أعدائنا ، وهم الخلف منا لمن جاء بعدنا ، فكن أرضاً ذليلة ، وسماءً ظليلة ، إن سألوك فأعطهم . وإن استعتبوك فأعتبهم .

وهذا يدل على رجاحة عقله ، ويذكر أن معاوية قدم ليزيد هدية عظيمة لما قاله الأحنف ، فقام يزيد واقتسمها مع الأحنف ، والسبب أن الأحنف اصلح ما بين معاوية وابنه .

س: حدثنا عن وفاة الأحنف؟

ج: إن لكل أجل كتاباً وكل نفس ذائقة الموت والأحنف انتقل إلى جوار ربه سنة ١٧هـ وقيل ٩٦هـ وقد أحدثت وفاته حزناً عميقاً بالناس لأن قوم الأحنف عاشوا على حلم الأحنف ورجاحة عقله ٤٠ عاماً قال مصعب بن الزبير وهو أمير عند موت الأحنف قال: « اليوم مات الحزم والرأى »

وإن امرأة من بني السعدى سمعت بأخباره فرثته بقوله:

« قد عشت معوداً حميداً ، ومت فقيداً سعيداً ، وكنت عظيم الحلم ، رفيع العماد ، كثير الرماد » .

رحمه الله فقد كان ذا سيرة عطره وسجايا عظيمة .

وختاماً فهذا أحد التابعين إنه الأحنف المكنى بأبي بحر اقتفى سيرة الرسول عَلِيَّةً فهو مدرسة تضىء الطريق لما جاء بعدها .

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته .،،،

## نهوذج من برنامج « التربية الخلقية في القرآن »

« نحمد الله ونثني عليه أن وجهنا إلى الأخلاق وكيف نتصف بها ، وبين لنا الأخلاق الذميمة وحذرنا منها وهذه الحلقة تدور حول خلق الحسد وأنواعه وأسبابه وآثار الحسد على الفرد والمجتمع .

الشيخ محمد على عثمان شيخ القراءات وعلومه . والشيخ عبدالقادر أحمد عبدالقادر وكيل قسم السنه بجامعة الامام محمد .

س: الحديث حول حقيقة الحسد وأنواعه ؟

- جـ: الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير المرسلين ، فيما يتعلق في حقيقة الحسد فالأصل في معناه: أنه تمنى زوال النعمة عن الغير . وهناك حسد مجازي وهو الغبطة: وهى ان يتمنى المرء ما عند الغير لكن دون أن يتمنى زوالها عنه وهذا هو الحسد المجازي فهو أمر محمود ، ولكن فيما يتعلق من أمور الأخرة فعندما يرى الانسان أن عند غيره شيئاً يستفيد منه في دنياه وأخرته تمنى المرء أن يصل إلى ما عنده من خير وفضيلة فلا حرج من هذا لأنه أمر محمود وخاصة في أمور الأخرة من تقى وصلاح ولكن هذه الغبطة ولابد لها من ضابطين يجعلان منها أمراً محموداً وهما:
- ١ ـ أن يكون تمنى الإنسان ما عند الغير من الأمور المكتسبة وليس من الأمور الفطرية فإذا تمنى الإنسان ماعند الغير من الأمور المكتسبة وليس من الأمور الفطرية فإذا تمنى الإنسان النبوة فلا ينبغي لأن النبوة ليست أمراً مكتسباً بل اصطفاء من الله وهذا أمر لا يجوز وقد يصل به الحسد إلى ادعاء النبوة .
- ٢ ـ أن يكون الإنسان الذي يتمنى ما عند غيره من خير .. يجب أن يكون هذا الخير في الدنيا والآخرة فمثلاً إن كان عند رجل مال ولكنه يسيء التصرف فيه وينفقه في المحرمات فهذا الأمر لا يجوز بل هو مذموم ولذا فقد جاء في قصة قارون : قال الذين يريدون الحياة الدنيا : يا ليت لنا مثل ما أوتي قاروت إنه لذو حظ عظيم ، قال الذين أوتوا العلم ويلكم توبوا إلى الله . ثواب الله خير لمن أمن وعمل صالحاً .

بينت الآيات أن هذا المال والخير لم ينفع صاحبه وفيما يتعلق في الأمور المكتسبة والفطرية في النساء عندما جاءت آية المواريث وأن للرجل مثل حظ الانثيين قالت النساء: نحن احق بالرجال من المال فهم يكسبون ونحن لا نكسب ، فنهى الله عن ذلك فقال .

﴿ ولا تتمنوا ما فضل الله به بعضكم على بعض للرجال نصيبٌ مما اكتسبوا وللنساء نصيب مما اكتسبن ﴾ .

## والحسد الحقيقى له درجات وهي:

- ١ \_ أن يتمنى الإنسان ما عند الغير ويتمنِّني نوال ما عنده وهذا الأمر مذموم .
- ٢ ـ نتيجة الحقد والغل يتمنى أن يزال ما عند الإنسان من خير وإن لم يصل إليه
   تجعل صاحبها في هم وهذا ما ينطبق عليه القول: اصبر على حسودك فإن
   حسده قاتله .
- ٣ أن يتمنى زوال النعمة من الغير ويسعى هو إلى زوال النعمة وهذا اخطّها
   وأدناها .

فالحسد نوعان وهو قسم جائز وهو الغبطة وهو المسابقة في العمل الصالح كما جاء في الحديث: « رجل اتاه الله علماً فيعلمه للناس ، ورجل آتاه مالاً فصرفه في وجه الخير » .

وقد يصل في بعض الأحيان إلى الوجوب في الاقتداء بالعمل الصالح . أما الثاني : فيجب علينا الاستعادة منه وهو الحسد المحرم وصاحب هذا

الحسد إنما يضر نفسه بذلك فالنعمة من المنعم ولا تزول من حسد الحسود .

س: وللحسد أسباب أرجو الحديث عنه ؟

ج: الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله على أن الحسد حطيئة كسائر الخطايا وهو مرض نفسي يغمر قلب الحاسد وأسباب الحسد تكمن في ضعف الإيمان كما أشار إليه النبي لا يجتمع هاتان في قلب عبد: الإيمان والحسد.

أما من ناحية التفضيل في الأسباب التي تؤدي إلى الحسد نتناول أظهرها وهي :

- ١ ـ التنافس في حظوظ الدنيا الفانيه والإستقرار في ملذات النفس .
- ٢ ـ البخل والشح الذي يؤدي إلى منع صاحب الجاه ما ينبغي أن يؤديه إلى
   الفقراء والمحرومين .
  - ٣ ـ الإعجاب ومنه الإعجاب المذموم التباهي والتفاخر والخيلاء وصور منه:
    - أ \_ اعجاب الإنسان بشيء في حاله ونفسه وماله وولده .
- ب \_ صور اخرى من الإعجاب الذى يخرج عن الحد المألوف ويؤدى إلى نظرة مسمومة تسبب ضعفاً أو مرضاً شديداً .

ونتناول كيف عالج القرآن هذه الأمور وكذلك السنة:

السبب الأول:

بينه الحق تبارك : ﴿ زُيِّنَ للناسِ حُبُّ الشهواتِ مِن النساءِ والبنين والقناطير المقنطرةِ مِن الذهبِ والفضةِ وأَلخيلِ المسموّمة والأنعامِ والحِرثِ ذلك متاعُ الحياةِ الدُنيَا ﴾ . ( اَل عمران ، ١٤ )

متاع الحياه الدنيا مذموم والله عنده حسن المآب منها هنا التنافس في هذه الشهوات يؤدى إلى أول درجة من درجات الحسد وهو الخطوة الأولى إلى الحسد المذموم ، لذا فقد منع الشارع التنافس في هذه الأمور فالنبي بين لنا في قوله : « ما الفقر اخشى عليكم ولكن أخشى عليكم أن تبسط الدنيا كما بسطت على الذين من قبلكم فتنا فسوها ، كما تتنافسوه » .

أي تنافسوا في أمور الدنيا كما تتنافس من قبلكم فتهلكك كما أهلكت غيركم وهذا نهي عن التنافس في هذه الأمور وقد وضع الشارع علاجاً لهذا الأمر بأن أوضح أن الدنيا حقيرة وأن متاعها لا شيء لما في الآخرة ، والنبي يبين حالة المؤمن من متاع الدنيا : « كن في الدنيا كغريب أو عابر سبيل » ويقول : « إنما أنا كراكب استظل بظل شجرة فتركها ورحل » .

## ثم يحدد أشياء:

« من أصبح أمناً في سربه ، معافا في بدنه ، عنده قوت يومه ، فقد حيزت له الدنيا بحزافيرها » .

الأمر الثاني من الأمور التي نقضي إلى الحسد هو البخل والشح فالشارع بشع وقبح أمر البخيل وقال تعالى:

﴿ وَالذَينَ يَكُنُرُونَ الذَّهُ وَ الضَّةُ وَلا يُنفقُونَهَا في سبيل اللَّه فبشرهم بعذابِ اليَّم يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزتم لأنفسكم فذُوقُوا مَا كُنتمُ تَكْنِزُونَ ﴾ ( التوبة ، ٣٤ ) .

هذا البخل أو الشح هو ابشع أنواع البخل وقد نهى عنه النبي على بقوله : « اياكم والشح فإنه اهلك من كان قبلكم وحملهم على أن يستحلوا محارمهم ويسفكوا دمائهم » .

وهذا الشح يؤدى إلى أمور محرمة:

الإعجاب المذموم وله صور ثلاث:

- أ \_ الإعجاب الذي يكون بشكل التباهي والتفاخر على عباد الله والله يبين أمره فيقول: ﴿ إِنْكُ لَنْ تَحْرِقُ الأَرْضُ وَلَنْ تَبَلْغُ الجِّبَالُ طُولاً ﴾ ( الأسراء ، ٣٧ ) .
- ب \_ الإعجاب الذى يأتي عن طريق ان هناك شخصاً في عينه خاصية تلحق الضرر بأى شيء ينظر إليه فهذا الشخص يجب عليه إذا نظر إلى أخيه فليقل: ما شاء الله لا قوة إلا بالله .
  - س: نرجو اعطاعنا صوراً للحسد من القرآن الكريم؟
- ج: كل قصص الحسد تدل على ما يتصف به من تخلق بهذا الظق من فساد ، ولو نظرنا في القرآن لوجدنا أن أول معصية حدثت في السماء كانت نتيجة الحسد فحسد ابليس آدم ، فهذا الامتناع نتج عن الحسد وعندما طرد من الجنة فلم يشأ أن يترك ذرية آدم في خير وطلب من الله أن يمهله إلى يوم يبعثون ، فنزل ابليس محملاً بالغيظ والحقد على آدم وأخذ يكيل له في

الأرض ، ثم إن أول معصية ارتكبت على الأرض كانت عندما حسد قابيل أخاه هابيل ، وجد قابيل أن أخته أجمل ، وحسده أدى به أن يقتل أخاه ، وهذه أول جريمة نتجت عن الحسد ، ثم اليهود عندما حسدوا طالوت ، وحقدوا عى عيسى ونتيجة الحسد كادوا له وفكروا في قتله ، ثم لما جاءت رسالة سيد المرسلين نجد أن الحسد أوقف هؤلاء في وجه الدعوة ، بل نجد أهل الكتاب يحملون على الإسلام والمسلمين وبين القرآن كيف يؤدى الحسد والحقد إلى الكفر .

وهذه الأمثلة تبين لنا جرم هؤلاء وأيضاً ما حدث من أبناء يعقوب مع أخيهم يوسف دفعهم الحسد إلى التخلصُ من أخيهم ، لاشك أن الله ذم الحسد وأهله ، والحسد خلق من أخلاق اليهود والمنافقين ؛ ويبين ان المؤمنين الصادقين لا يجدون هذه الخصلة في نفوسهم ، وذكر من صفات التابعين أنهم يطلبون من الله أن لا يجعل في قلوبهم غلاً للذين امنوا ، فالاتصاف بالحسد من صفات اليهود المنافقين .

س: اثر الحسد على الفرد والمجتمع ؟

ج.: إن الحسد له اثر على الحاسد في الدنيا والآخرة فقال الشاعر:

اصبر على كيد الحسود فإن صبرك قاتله

فالنار تأكل بعضها ان لم تجد ما تأكله

أما في الآخرة فقد قال عَلِيُّ :

« اياكم والحسد فإن الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب » الحسد معول هدم في المجتمع ، والحسد يكون ناتجاً عن التنافس غير المشروع ، لذا يجب أن يكون التنافس في الخيرات وان نبعد عن الحسد .

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته ...،

## نموذج من برنامج « حديث ودعاء » المديث عن الجهاد

اضرب الجهاد والغزو . قال عَلَيْكُ في بيان اضرب الجهاد :

« إن قاتلت صابراً محتسباً تلقى الله صابراً محتسباً وإن قاتلت مرائياً مكاثراً لقيك الله مثرائياً مكاثراً على أى حال قاتلت أو قتلت يحاسبك الله » .

من أساليب تربية المسلين:

كتب الجهاد : قال تعالى : ﴿ وعَسَى أَنْ تَكُرهُوا شيئاً وهو خيرُ لكُم وعسى أَنْ تَكُرهُوا شيئاً وهو شرٌّ لكم ﴾ . (البقرة ، ٢١٦)

اشعرت هذه الآية بأهمية الجهاد في سبيل الله ، قال عَلِيُّكُ :

« ما من نفس تموت ولها عند الله من خير إلا الشهيد فإنه يتمنى أن يعود إلى الدنيا فيقتل مرة ثانية لما يره من فضل الشهادة ، والذى نفس محمد بيده أود أن اعزو واقتل واغزو واقتل واغزو واقتل » .

ومن أمثلة حرص الصحابة على الاستشهاد ما ذكر عن عمرو بن الجموح وكان رجل اعرج وله أربعة أبناء فمنعوه من الخروج في معركة بدر ولكنه أصر على الخروج في معركة أحد وقالوا له: إن الله جعل لك عذر ، ولكنه أصر فذهب الى الرسول على قال له: اريد ان اغزو لعلي أبلغ الشهادة فأطأ الجنة بعرجتي هذه ، وبالفعل قاتل ورزق الشهادة كما تمناها .

### وعبدالله بن جحش يقول:

اللهم اني أقسمت عليك أن ألقى العدو غداً ، فيبقر بطني ، فتقول : فيما ذلك ؟ فأقول : في سبيلك .

## وقال تعالى:

﴿ وَلَا تَحْسَبُنَّ الذِينَ قُتُلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ امْوَاتًا بَلُ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِهِم يُرزَقُونَ ﴾ .
( اَلُ عَمْرَانَ ، ١٦٩ )

هذا هو فضل الجهاد في سبيل الله الذي اقبل عليه الصحابة وهذا الحديث يبين أن من يقاتل صابراً تائباً محتسباً ذلك عند الله فإنه يبعث صابراً محتسباً .

أما إذا قاتل مباهيا مرائياً فإن الله يبعثه وقد حرم من الأجر وعليه الوزر أيضاً فيوم القيامة يظهر كل ما يخفيه الناس من تصرفاتهم وما في قلوبهم فيكشف.

# ومن دعاء النبي عَلَيْكُ :

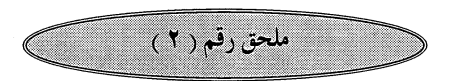
اللهم إننا نستغفرك إنك كنت غفانٍ، فأرسل السماء علينا مدراراً.

اللهم اسقنا الغيث ولا تجعلنا من القانتين.

اللهم انبت علينا الزرع وادر علينا الضرع ، وأنزل لنا من بركات السماء ، وانبت لنا من بركات الأرض .

اللهم ارفع عنا الجوع والعرى ، واكشف عنا البلاء مالاً يكشفه عنا غيرك . اللهم بارك لأمّتي في بكورها .

اللهم اجعل اوسع رزقك لى عند الكبر وبلوع سني وانقطاعي .



جدول رقم (۱۱) يوضح القيم الأخلاقية التى تضمنتها البرامج الدينية بشكل عام في شهر رمضان لعام 1211هـ

| النسبة المنوية   | عدد تكرارها | القيمة الأخلاقية المرغوب فيها | ۴        |
|------------------|-------------|-------------------------------|----------|
| % £,9V           | ١٨          | حسن الخلق                     | ,        |
| / ٤,٧٣           | ١٨          | التواضع                       | ۲        |
| % V, E0          | 44          | الطم                          | ٣        |
| % £,VT           | ١٨          | الصبر                         | ٤        |
| % 1,70           | ٦           | الحياء                        | ۰        |
| % 1,98           | ٧           | الرفــق                       | ٦        |
| % <b>٣,.</b> ٣   | 11          | الإخلاص                       | ٧        |
| % ٣,٣١           | .17         | الرحمة                        | ٨        |
| 1, 2,79          | \٧          | الصدق                         | ٩        |
| % · Y,Y•         | ٨           | التعاون                       | ١.       |
| % <b>Т,.Т</b>    | 11          | الأمانية                      | 11       |
| % <b>1,</b> 4%   | •           | العفو                         | ۱۲       |
| % Y, EA          | ٩           | العدل                         | ۱۳       |
| % ,•0            | ۲           | الوفاء                        | ١٤       |
| % Y,Y.           | ٨           | الكبرم                        | ١٥       |
| % ٦,٦٢°          | 48          | التقوي                        | ١٦       |
| % 1., <b>v</b> v | 44          | حسن العبادة                   | ۱۷       |
| ۶۸۳, <u>/</u>    | ٣           | حب الخير                      | ١٨       |
| % Y,Y•           | ٨           | السودع                        | ۱۹       |
| % <b>4,</b> 11   | ٣٣          | الزّهــد                      | ۲٠       |
| % <b>\.</b> 0    | ٤٠          | الجهاد                        | ۲۱       |
| % Y,Y\           | ١.          | ترك مالا يعني                 | 77       |
| 1, 1, 29         | ٤           | الإيثار                       | 77       |
| × 1,89           | ٤           | التاخي                        | 78       |
| % Y, EA          | ٩           | "<br>الأمر بالمعروف           | ۲٥       |
| %,00             | ۲           | النهي عن المنكر               | 77       |
| <u> </u>         | ٩           | التنفير من الشــر             | ۲۷       |
| χ۱۰۰             | ۳٦٢         | المجمـــوع                    | <b>.</b> |

جدول رقم (١٢) يوضح القيم الأخلاقية التى تضمنتها البرامج الدينية بشكل عام ١٤١١هـ

| النسبة المئوية        | عدد مرات التكرار | القيمة الأخلاقية غير المرغوب فيها | P        |
|-----------------------|------------------|-----------------------------------|----------|
| % \o,\Y               | 44               | الظلم                             | ١        |
| / T, AA               | ١.               | '<br>الكـــذبة                    | ۲        |
| % \A,TT               | ٤٧               | الغيبة                            | ٣        |
| /, T,TT               | ٦                | <br>الكــبر                       | ٤        |
| % <b>\4,</b> VV       | ٥١               | الحسيد                            | ٥        |
| % <b>۲,۳</b> ۳        | ٦                | الصقد                             | ٦        |
| % <b>١</b> ١,٢٤       | Y9               | النفاق                            | V        |
| % <b></b> 98          | ٥                | الغـرور                           | ,        |
| % ٤,٢٦                | \\               | الإعجاب                           | ٩        |
| % £,7o                | 14               | الرياء                            | ١.       |
| % <b>,</b> ۳٩         | . 1              | الخداع                            | 11       |
| % <b>,</b> ۳٩         | \                | الغليق                            | ۱۲       |
| <u>/</u> , <b>۳</b> ٩ | \                | التدخل فيما لا يعنى               | 18       |
| <b>ሃ. ,</b> ۳۹        | \                | سؤ الخلق                          | ١٤       |
| -                     |                  | شرب الخمر                         | ١٥       |
| <u>%</u> ١,١٦         | ٣                | التعدى على حقوق الغير             | ١٦       |
| % o, <b>₹</b> €       | ١٤               | النميمـة                          | ۱۷       |
| / 1,00                | ٤                | -<br>الغــش                       | 14       |
| <u>%</u> ٣,٨٨         | ١.               | البخــل                           | 19       |
| <u>%</u> ۲,۷۱         | V                | الشــح                            | ۲.       |
|                       |                  |                                   | <u> </u> |
| ٪ ۱۰۰                 | ۲۰۸              | المجمـــوع                        |          |